

تَفْسِيرُ

# سُورَةُ النَّاسِ

تألِيف

شِيَخُ الْإِسْلَامِ الْإِمامُ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ  
الْمُتَرَفِّ سَنَةُ ١٤٠٦ هـ صَورَةٌ  
رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى

تَحْقِيق

دِرْهَمُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ سِيمَهُ الْرَّوْمَى

أَسْتَاذُ مُشَارِكٍ - قَسْمُ الدِّرَاسَاتِ الْقُرْآنِيَّةِ  
كُلِّيَّةِ الْمَعَالِمِينَ - الرِّيَاضُ

مَرْكَزُ تَفْسِيرِ الْمُبِينِ لِسَلَةِ الْقُرْآنِيَّةِ

Tafsir Center for Qur'anic Studies



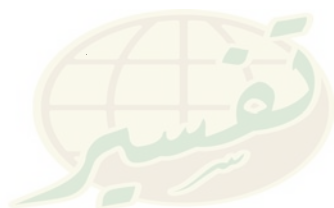
# تَفْسِير سُورَةُ النَّاسِ

تألیف

شیخ الإسلام الإمام محمد بن عبد الوهاب  
المتوفى سنة ١٤٠٦ هجرية  
رحمه الله تعالى

تحقيق

د، فهد بن عبد الرحمن بن سليمان الرومي  
أستاذ مشارك - قسم الدراسات القرآنية  
كلية المعلمين - الرياض



جَمِيعُ الْحَقُوقِ مَحْفُوظَةٌ لِلْحَقِيقَّ  
الطبعة الثانية ١٤١٤

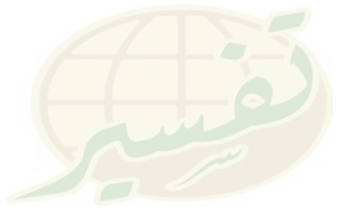
عنوان المؤلف :

الملكة العربية السعودية  
ص.ب ١٥١٧٦ - الرياض ١٤٤٤  
هاتف (٤٧٦٦٢٧٩) و (٤٧٧٣٤٦١)

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

مَكْنُونَ قَيْسَرِ الدِّرَسَاتِ الْقُرْآنِيَّةِ

Tafsir Center for Qur'anic Studies



## مقدمة:

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، وننحو بالله من شرور أنفسنا وسیئات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن يضللا فلا هادى له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

«يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُولُوا أَنَّهُ حَقٌّ نَّقَالُهُ وَلَا تَمُونُ إِلَّا وَأَنْتُمُ مُسْلِمُونَ» (١).

«يَأَيُّهَا النَّاسُ أَتَقُولُوا إِنَّمَا الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ تَقْسِيرٍ وَجَهَنَّمُ وَلَهُ مِنْ هَمَّا رِجَالًا كَثِيرًا

وَنِسَاءٌ وَأَتَقُولُوا أَنَّهُ اللَّهُ الَّذِي تَسَاءَلَ عَنْ بِدَءِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا» (٢) «يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُولُوا أَنَّهُ اللَّهُ وَقُولُوا قُولًا سَدِيدًا يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَرْزَانًا عَظِيمًا» (٣)

اما بعد:

فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلاله، وكل ضلاله في النار،، وبعد:

فإن الشرور التي تصيب الإنسان — أعادنا الله وإياكم منها — إما أن تكون من الخارج وإما أن تكون من الداخل ولا ثالث لها.

(١) سورة آل عمران: آية ١٠٢.

(٢) سورة النساء: الآية الأولى.

(٣) سورة الأحزاب: الآيتين ٧٠-٧١.

ولذا فقد وردت النصوص بالأمر بالاستعاذه بسوري الفلق والناس.  
لاشتراكها معا على الحرج من الشرور كلها داخلها وخارجها.

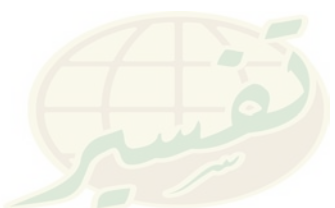
ففي سورة الفلق استعاذه من « شَرِّ مَلَائِكَةٍ » ومن « شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا  
وَقَبَ » ومن « شَرِّ الْفَتَّاحَتِ فِي الْمُقَدَّسِ » ومن « وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ »  
وهذه تشمل كل شر من خارج الانسان.

وفي سورة الناس استعاذه من شر الوسوسة التي هي أصل الشرور من  
داخل الإنسان.

وبالاستعاذه بال سورتين يحترز الإنسان من الشرور كلها داخلها  
وخارجها. ولضرورة أن يعرف المسلم الكلام الذي يستعيد به ويناجي به  
ربه فقد بحثت عن تفسيرهما ليس بالطويل الممل ولا بالقصير المخل  
حتى وقفت على مخطوطة لشيخ الإسلام الإمام / محمد بن عبد الوهاب رحمه  
الله تعالى. فسر بها السورتين، تبين لي أنها تلخيص من الشيخ لتفسير ابن  
القيم رحمه الله تعالى لما زادني هذا إلا حرصا عليها فحسبك بابن  
القيم علما ومعرفة في موضوع هاتين السورتين خاصة وفي العلوم الشرعية  
عامة.

وحسبك بالشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى قدرة على التقاط  
درر الكلام وجواهره.

أما موضوع سورة «النّاس» وهو «الْوَسَوَاسِ» فقد يستهين به بعض  
الناس ويجسّبونه أمرا هينا وقد يقول أحدهم ليس الخوف من الوسوسة  
والوسوسة وإنما الخوف من تخلي بعض الشباب عن التمسك والالتزام



بالدين وغاب عن أذهان هؤلاء — ولم يجهلوا — أن أول معصية من البشر كانت عن طريق الوسوسة قال تعالى «فَوَسَوَّكَ إِلَيْهِ الشَّيْطَنُ قَالَ يَتَادُمْ هَلْ أَدْلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخَلْدِ»<sup>(١)</sup> (١) وقال سبحانه «فَوَسَوَّسَ لَهُمَا الشَّيْطَنُ لَيُبَدِّي لَهُمَا مَا مَاوِرَى عَنْهُمَا»<sup>(٢)</sup> (٢).

وقد ردَّ ابن القيم رحمه الله تعالى على أولئك الذين يرون أن الوسوس خير من التفريط في الدين فقال «وَمَا قُولُكُمْ: إِنَّ الْوَسَاسَ خَيْرٌ مَا عَلَيْهِ أَهْلُ التَّفَرِيَطِ وَالْأَسْتِرْسَالِ وَمَشِيهِ الْأَمْرِ كَيْفَ اتَّفَقُ، إِلَى أَخْرِهِ.

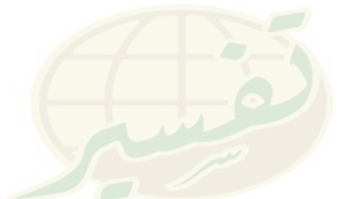
فلم يعمر الله إنهم لطروا إفراط وتفريط ، وغلو وتقصير ، وزيادة ونقصان وقد نهى الله سبحانه وتعالى عن الأمرين في غير موضع .. فدين الله بين الغالي فيه والجافي عنه. وخير الناس النمط الأوسط ، الذين ارتفعوا عن تقصير المفرطين ولم يلحقوا بغلو المعتدين وقد جعل الله سبحانه هذه الأمة وسطا ، وهي الخيار العدل ، لتوسيتها بين الطرفين المذمومين والعدل هو الوسط بين طرفي الجحور والتفرط ، والآفات ، إنما يتطرق إلى الأطراف ، والآوساط محمية باطرافها فخيار الأمور أوسطها»<sup>(٣)</sup> (٣).

ولهذا وذاك فقد بادرت لتحقيق تفسير سورة «الْفَلَق» ونشرها مستقلة ثم حققت بعد ذلك سورة «النَّاسِ» وقد قصدت نشر كل سورة مستقلة عن الأخرى لما أشرت إليه في مقدمة تفسير سورة الفلق من أن عند الناس رغبة فيما قل ودل . وأن كثيرا منهم يزهد في المطولات من التفسير سيما أن الناس في هذا العصر يميلون إلى الكتب الموجزة والمحضرة التي تقرأ في

(١) سورة طه: الآية: ١٢٠.

(٢) سورة الاعراف: الآية: ٢٠.

(٣) إغاثة للهفاف: ابن القيم ج: ١ ص: ٢٠١.



مجلس أو مجلسين و يسمىها بعضهم (كتب الجيب)<sup>(١)</sup>.

ولأن القارئ أيضا إذا أتم قراءة تفسير سورة واحدة كان أنشط له وأبعث على التحصيل منه لو استمر في قراءة كتاب يشتمل على تفسير السورتين معا.

وقد حرصت في تفسير سورة الناس على التعليق على بعض المسائل والحاقد بعض الفوائد المتعلقة بالموضوع خاصة من أقوال ابن القيم رحمه الله تعالى نفسه صاحب أصل التفسير سواء كان النقل من تفسيره أو من غيره، ونقلت عن بعض علماء المسلمين الآخرين.

فإن قيل: ما زدت على أن عمدت إلى تفسير مختصر ثم عدت إلى الأصل ونقلت منه ما حذف فأعادت التفسير إلى أصله فلم تأت بجديد.

قلت: هذا حق لو كان الأمر كما تقول، ولكن الأمر مختلف، فالختصر لم أمس منه شيئا.

أما الهوامش والتعليقات فقد أوردت فيها من العلوم والمعارف ما أحسب أن التفسير الأصل بحاجة إلى احتواها تعليقاً وتوضيحاً، وأوردت فيها أيضاً ما ليس في التفسير الأصل مما أحسبه يزيد جلاء المعنى ويوضحه وما نقلته — بعد ذلك — من الأصل فإنما ليترقى بمستوى التفسير درجة لمن يرى في نفسه استعداداً أكثر وليناسب درجات الباحثين فينتقي كل باحث منه ما يناسب درجته، وقد يعا جرى العلماء على تأليف (البسيط) و(الوسيط) و(الوجيز) و(الكبير) و(الأوسط) و(الصغير).

---

(١) مقدمة تفسير سورة الفلق: للشيخ محمد بن عبد الوهاب ص: ٦.

فمن ضاق وقته عن الزيادة ففي المتن خير وزيادة، ومن اتسع وقته وتأقت نفسه إلى المزيد ففي المهامش من كلام العلماء ما أحسب فيه فائدة ومن أراد أكثر من ذلك فدونه الأصول والأمهات<sup>(١)</sup>.

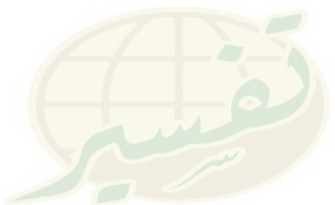
### التعريف بالمؤلف:

الحق أني قد ترددت في الترجمة للمؤلف لأنه سبقت مني الترجمة له رحمه الله تعالى في تحقيقي لتفسيره لسورة الفاتحة، وفي تحقيقي لتفسيره لسورة الفلق.

ثم بدا لي أن الترجمة يجب أن تصاحب كل كتاب يطبع مستقبلا للشيخ، فقد يقع في يد من لا يعرف شيئاً عن المؤلف ولم يقع في يده الكتاب الذي يحمل الترجمة فعزمت على أن أنقل الترجمة في كل كتاب أنشره من كتبه رحمه الله تعالى. ول يكن هذا عذر في تكرار الترجمة فأقول: «هو الشيخ محمد بن عبد الوهاب بن سليمان آل مشرف التميمي، ولد سنة ١١١٥ في بيت علم وخلق وشرف، فقد كان أبوه قاضياً للعيينة، حفظ القرآن قبل أن يكمل ثنتي عشرة سنة من عمره، وقرأ الفقه والتفسير والحديث، ورحل في طلب العلم فبدأ رحلته بالحج، ثم ذهب إلى المدينة المنورة وأخذ عن علمائها حينذاك وفي المدينة رأى ما يقع فيه بعض أهلها من البدع والمنكرات عند قبر الرسول صلى الله عليه وسلم وفي البقيع، وقد أنكر ذلك وحذر منه.

---

(١) مقدمة تفسير سورة الفلق للشيخ محمد بن عبد الوهاب، ص ٦.



ثم عاد إلى نجد وسافر منها إلى البصرة وأخذ عن علمائها كذلك ورأى في البصرة ما هو أشد مما رأى في المدينة المنورة، رأى القبور المُسَرَّجة والطائفين يتمسحون بالقبور والبدع والمنكرات، ولم يطق — رحمه الله — صبرا على ذلك فأنكر عليهم الباطل وأمر بالمعروف ونهى عن المنكر فأخرجه أهلها وطردوه من البصرة في حارة القبيظ حافي القدمين عاري الرأس — ليس عليه سوى ثوبه وقميصه .. وكاد الشيخ أن يهلك عطشا لولا أن هيا الله له من حله إلى الزبير وسقاه، وعاد منها إلى نجد عن طريق الأحساء، وعاد إلى حريملاء حيث نقل أبوه من قضاء العيينة إلى قصائصها، ثم توفي والده سنة ١١٥٣هـ، فواجه وحده كيد خصوم الدعوة ولكن بعد أن ذاع صيته وانتشر خبر دعوته وألف في تلك الفترة كتابه (التوحيد الذي هو حق الله على العبيد) ثم ضاق أهل حريملاء بدعوته فطردوه وهمت طائفة من عبيدهم بقتله وتسوروا عليه بيته ولكن الله نجاه فذهب إلى العيينة واستقبله أميرها ابن معمر وأحسن وقادته، وهدم ما كان في العيينة وما حولها من قباب ومشاهد على القبور وقطع الأشجار التي يتبرك بها بعض الناس.

وما زال أعداء الدعوة يتربصون به حتى أخرج الشيخ من العيينة وتوجه إلى الدرعية ووجد من أميرها محمد بن سعود العون والمساعدة فتبأياها على نصرة دين الله وإحياء سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وإمامتها البدعة.

وانطلقت الدعوة بعد أن اتخذت الدرعية قاعدة لها فكانت الشيخ رؤساء البلدان وأهلها وعلماءها يدعوهم إلى الانضمام إلى دعوته فاستجاب كثير منهم. فأقيمت الفرائض والتواقف ومحققت البدع

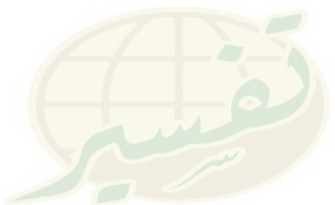
والمحرمات وأزيلت المنكرات والشركيات وارتقت الكلمة التوحيد صافية نقية بعد أن شابها في تلك الفترة عبادة غير الله ودعوته.

وتفرغ الشيخ للعبادة والتعليم وتواجد عليه العديد من طالبي العلم الصحيح وألف عدداً كبيراً من المؤلفات منها:

- ١ - كتاب التوحيد.
- ٢ - كتاب الإيمان.
- ٣ - كتاب أصول الإيمان.
- ٤ - فضائل الإسلام.
- ٥ - فضائل القرآن.
- ٦ - كشف الشبهات.
- ٧ - آداب المshi إلى الصلاة.
- ٨ - استنباط القرآن.
- ٩ - مسائل الجاهلية.
- ١٠ - الكبائر.
- ١١ - مفید المستفید بكفر تارک التوحید.
- ١٢ - الرد على الرافضة.
- ١٣ - تفسير سورة الفاتحة. وقد قمت بتحقيقه والتعليق عليه وطبع مراراً.

وعددًا من المختصرات مثل:

- ١ - مختصر الصواعق.
- ٢ - مختصر العقل والنقل.
- ٣ - مختصر منهاج السنة.
- ٤ - مختصر فتح الباري.



٥ - مختصر زاد المعاد.

٦ - مختصر الشرح الكبير والانصاف وغير ذلك.

وتوفي الشيخ رحمه الله تعالى سنة ١٢٠٦ رحمه الله رحمة واسعة وأجزل له الأجر والثوابة وجزاه خير ما يجزى به عباده الداعين إلى سبيله.. إنه سميع مجيب.

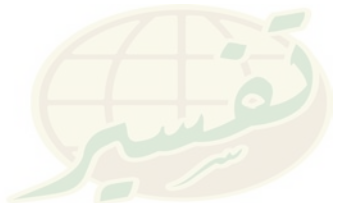
### التعريف بالتفسير:

قلت إن هذا التفسير مختصر لتفسير ابن القيم، وينبغي أن أؤكد هنا أن الشيخ لم يكن في تلخيصه آلة صماء، بيترا الصنف بتراء، ويرفع الجمل ترقيعا، بل ظهرت شخصيته العلمية، وبرزت معاالم فكره، وما يؤيده وما لا يؤيده.

وقد يكون القصد في بعض الموضع الاختصار فحسب، وقد يظهر للمتمعن أن القصد ليس الاختصار في موضع أخرى، وذلك حين يعذف الكلمة أو الكلمتين بين جمل متصلة، في هذه الكلمة أو الكلمتين اعترك العلماء، وتعددت الأقوال، فإذا رادها أخذ بقول وحذفها وحدها قد يكون رفضا لهذا القول وبذا يظهر جانب من شخصية الشيخ العلمية.

هذا فضلا عن زيادة في جملة، أو تغيير في عبارة، أو ربط بين جملة وأخرى.

ولم يكن مرادى في تحقيق هذا التفسير المقارنة بين الأصل والمختصر وإنما هو إخراج هذا التفسير وتوضيح بعض العبارات وزيادة البيان، مع الإلتزام بان لا يخرج عن الحد الذى رسمته، ولا يقصر عن الوفاء الذى أردته حسب جهدى وطاقتى وأجزم بوقوع التقصير فأسأل الله الغفران.



وينبغي أن أوضح أيضاً أن الشيخ رحمه الله تعالى قد اختر هذا المختصر وطبع عدة مرات<sup>(١)</sup>.

## أصول الكتاب:

بحثت في مكتبات كثيرة عن نسخ مخطوطة لهذا التفسير، وبعد بحث وتنقيب لم أعثر إلا على نسخة واحدة، أما بقية النسخ الواردة في فهارس بعض المكتبات فهي للتفسير المختصر لسورة الناس، وليس لها هذا التفسير، وقد طبع هذا المختصر عدة مرات كما أشرت آنفاً، أما هذا التفسير فلم أجده مطبوعاً من قبل.

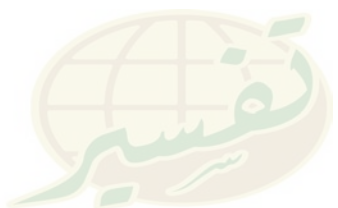
ولأجل التتحقق من صحة النسخة المخطوطة وسلامتها من التصحيف أو التحرير قمت بمقابلتها على النسخ المطبوعة للتفسير لسورة الناس لابن القيم رحمه الله تعالى ضمن (تفسير المعوذتين) وقد طبع عدة مرات وقابلتها على خمس طبعات لهذا التفسير هي:

- ١ - (تفسير المعوذتين) لابن القيم ضمن كتابه (بدائع الفوائد) في إدارة الطباعة المنيرية وذلك في الجزء الثاني من ص ٢٤٧ إلى ص ٢٧٦.
- ٢ - أيضاً ضمن (التفسير القيم) جمعه محمد أweis الندوبي حققه محمد حامد الفقي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٣٩٨هـ.

---

(١) طبع في:

- ١ - الدرر السنية ج: ١٠ ص: ٢٠٠.
- ٢ - روضة الأفكار الطبعة الهندية ج: ١ ص: ٣١٢-٣١١ المكتبة الأهلية ج: ١ ص: ٢٨٤-٢٨٣.
- ٣ - تاريخ نجد: لابن غنام حرره وحققه ناصر الدين الأسد ص ٦٨١-٦٨٢.
- ٤ - مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب ج: ٤ ص: ٣٨٧-٣٨٩.  
(انظر أثار الشيخ محمد عبد الوهاب: د. احمد الضبيب ص: ١٤٧).



٣ - تفسير المعوذتين لابن القيم تحقيق وتعليق مصطفى بن العدوى مكتبة الصديق الطائف - الطبعة الاولى، ١٤٠٨ هـ.

٤ - تفسير المعوذتين لابن القيم تصحیح عبد الصمد شرف الدين، الطبعة الثالثة ١٣٧٥ هـ الدار القيمة - الهند.

٥ - تفسير المعوذتين لابن القيم تحقيق محمد حامد الفقي، دار الكتب العلمية بيروت.

ومعلوم أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى اختصر هذا التفسير من تفسير ابن القيم رحمه الله تعالى والتزم في أغلب الموضع بعبارة ابن القيم رحمه الله تعالى ولا يخالف هذا ما قلته في التعريف بظهور الشخصية العلمية للشيخ في اختصاره، فهو مع احتفاظه رحمه الله تعالى بالعبارة إلا أنه يحذف من العبارة ما لا يراه ويبت ما يؤيده وقد يزيد الكلمة أو يغير في عبارة كما أشرت مما يكفل إبراز رأيه في التفسير.

وبهذا يظهر أن مقابلة المخطوطة على هذه الطبعات لتفسير ابن القيم مفيد جدا وهذا ما حصل.

بل فوق هذا فقد استفدت من المخطوطة في موضع من المطبوع إذ يظهر أن الشيخ رحمه الله تعالى قد لخص تفسيره من مخطوطة لم يطلع عليها أحد من قام بطبع تفسير ابن القيم وفيها اختلاف في بعض الموضع يفيد في تفسير المعوذتين لابن القيم.

أما النسخة المخطوطة لهذا التفسير فقد صورتها من مكتبة الجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية وهي برقم (٢٣٢٠) وهي مصورة عن المتحف العراقي كما كتب بخط اليد وتقع في خمس صفحات، في كل صفحة نحو

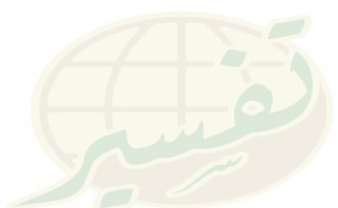
ثلاثة وثلاثين سطراً، كما أنه يوجد نسخة لتفسير سورة الإخلاص ومعها تفسير المعوذتين في مكتبة الآثار العامة – ببغداد رقم (٣٥١٧٩)، ونسخة أخرى في خزائن مكتبة الأوقاف ببغداد برقم (٣٢٧٩) بعنوان (تفسير سورة الإخلاص، والفلق، والناس).

وقد طلبت تصويرهما عن طريق مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية وقد بادر المركز بإرسال طلب التصوير قبل سنتين ولم يتيسر ذلك، حتى الساعة، علماً أنني لا أعرف أي التفسيرين فيهما التفسير المختصر أو التفسير المطول للشيخ محمد بن عبد الوهاب.

وحين عزمت على السفر إلى العراق للاطلاع على هاتين النسختين وقع الغزو العراقي للكويت وتعذر السفر فرج الله عن المسلمين كربلاً وتجنبهم الفتنة ما ظهر منها وما بطن.

ولذا فقد اكتفيت بما عثرت عليه، وقابلته على المطبع، ورأيت فيه الكفاية وزيادة فلم تلتبس على الكلمة، ولم تشكل على عبارة بحمد الله وفضله وله المثل والحمد.

وليس السفر للاطلاع على المخطوطتين فحسب إذ هذا مما لا تستدعيه ضرورة بل مما يستغنى عنه كما أشرت ولكنه للاطلاع والبحث عن مخطوطات أخرى قد تكون موجودة هناك – مؤلفات الإمام محمد بن عبد الوهاب في التفسير – وما دام الأمر كذلك فلا ضير أن بادرت إلى إخراج هذا التفسير، وأجلت السفر إلى حين آخر، إن شاء الله تعالى.



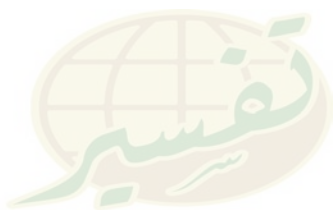
هذا وأسأل الله سبحانه وتعالى أن يجعل عملي هذا خالصاً لوجهه  
الكريم وأن يغفر لي ما شابه من نقص أو قصور، إنه سميع عجيب وصل  
الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

د. فهد بن عبد الرحمن بن سليمان الرومي

الزلفي ١٤١١/١/٢٣

مركز تفسير للدراسات القرآنية

Tafsir Center for Qur'anic Studies





بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَأَمَّا سُورَةُ النَّاسِ (١).

فَقَدْ تَضَمَّنَتْ أَيْضًا: (٢).

مُسْتَعِدًا بِهِ.

وَمُسْتَعِدًا مِنْهُ.

---

(١) هذه السورة من الموزات. وقد ورد في فضلها أحاديث منها: (حديث عائشة) رضي الله عنها «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا اشتكى يقرأ على نفسه بالموزات وينفث، فلما اشتد وجعه كنت أقرأ عليه وأمسح بيده رجاء بركتها». رواه البخاري ج: ٦ ص: ١٠٦-١٠٥.

(٢) (حديث عائشة) رضي الله عنها «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أوى إلى فراشه كل ليلة جمع كفيه ثم نفث فيما (قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ) و (قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ) و (قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّارِ) ثم يمسح بهما ما استطاع من جسده يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من جسده يفعل ذلك ثلاث مرات.

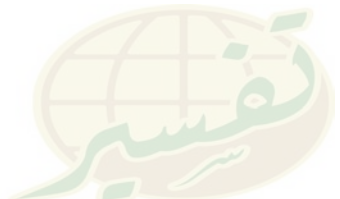
رواه البخاري ج: ٦ ص: ١٠٦.

( الحديث عقبة بن عامر) رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألم تر آيات أنزلت الليلة لم ير مثلهن قط؟ قل أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ، وَقُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ» رواه مسلم ج: ١ ص: ٥٥٨.

(وتأمل) أن الاستعاذه هنا لا بد من سبقها بـ(قل) فإن قلت المناسب أن يتبع الموزع بـ (أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ) و (أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ) من غير لفظ قل (قلت) إن المقصود أن يجمع الموزع بين القرآن والاستعاذه فإذا حذف لفظ قل، فإنما هي استعاذه وبالإتيان بها تكون قرآنا واستعاذه فالمقصود الموزع بال سورتين المذكور فيها الاستعاذه من حيث انها كلام الله المجيد والرواية هي بمجموع (قل أَعُوذُ إلى قام السورة وبدون (قل) بعض السورة وليس الغرض التكلم بهذه الكلمات فرعا لا تتفق لوغير النظم القرآني مع أنه تكلم بجميع تلك الكلمات. والله أعلم.

(انظر جامع البيان في تفسير القرآن: للأبيجي ج: ٢ ص: ٤٤٥-٤٤٦).

(٢) أي كما تضمنت ذلك سورة الفلق التي سبق للشيخ أن فسرها.



ومستعيذًا. (١) (٢)

فأما المستعاذه به فهو: الله (رب الناس، ملك الناس، إله الناس)  
فذكر ربوبيته للناس، وملكه إياهم، وإلهيته لهم (٣). ولابد من مناسبة في  
ذكر ذلك في الاستعاذه من الشيطان (٤).

(١) ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى أن هذه السورة تضمنت أيضًا استعاذه ومستعاذه به ومستعاذه منه، (تفسير المودعتين: ابن القيم) أما الشيخ رحمه الله تعالى فاستبدل بالاستعاذه المستعيذ، ويشير إلى - والله أعلم أن الاستعاذه أظهر وأصح.

(٢) في المخطوطة (مستعاذه به، ومستعاذه منه، ومستعيذ) وهو لحن فصححته.

(٣) قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله تعالى - في تفسيره للفاتحة: «فذكر في أول هذه السورة التي هي أول المصحف (الألوهية) (الربوبية) (الملك) كما ذكر في آخر سورة في المصحف (قَلْمَوْدُ بِرَبِّ الْأَنْبَابِ مَلِكِ الْأَنْبَابِ إِلَهِ الْأَنْبَابِ) ، فهذه ثلاثة أوصاف لربنا تبارك وتعالى ذكرها بمجموعة في موضع واحد في أول القرآن، ثم ذكرها بمجموعة في موضع واحد في آخر ما يطرق سمعك من القرآن فينبغي من نصح نفسه أن يتعتى بهذا الموضع ويندل جهده في البحث عنه ويلم أن العليم الخبير لم يجمع بينهما في أول القرآن ثم في آخر القرآن إلا لما يعلم من شدة حاجة العباد إلى معرفتها ومعرفة الفرق بين هذه الصفات فكل صفة لها معنى غير معنى الصفة الأخرى «تفسير سورة الفاتحة ص: ٤٤-٤٣.

(قلت): ويفكك هذا المعنى أن الله - عز شأنه - جمع هذه المعاني الثلاثة في موضع من القرآن منها قوله سبحانه «فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْعَلِيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْأَرْضَ الْكَبِيرِ» (المؤمنون: ١١٦).

وقوله تعالى: « ذَلِكُمُ اللَّهُرِبُكُمْ لَهُ الْكَلَّ لَا إِلَهَ إِلَّاهُو فَأَنْ تُصْرَفُونَ » (الزمر: ٦) ولعله في هذا الجمع يكمن معنى التوحيد والله أعلم.

(٤) كما قرر المؤلف رحمه الله تعالى في الدعاء ان الله سبحانه (يسأل لكل مطلوب باسم يناسبه) تفسير سورة الفلق ص: ١٩، أي بتحويله زرقاء ارزقني يا هادي اهدي.. كما قرر ذلك قرر هنا أن الاستعاذه أيضًا لابد من المناسبة فيها بين الاسم المستعاذه به وبين المستعاذه منه وقد قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «ولابد من أن يكون ما وصف به نفسه في هاتين السورتين (الفلق والناس) يناسب الاستعاذه المطلوبة ويفتضي دفع الشر المستعاذه منه اعظم مناسبة وابينها». ثم قال «فلا بد ان يكون الاسم المستعاذه به مقتضياً للمطلوب وهو دفع الشر المستعاذه منه أو رفعه» تفسير المودعتين: ابن القيم: ص: ٢٣.

فأضافهم<sup>(١)</sup> في الكلمة الأولى<sup>(٢)</sup> إلى ربوبيته<sup>(٣)</sup>، المتضمنة خلقهم، وتربيتهم، وتدبرهم، وإصلاحهم، وحفظهم مما<sup>(٤)</sup> يفسد هم، وهذا معنى ربوبيته لهم، وذلك يتضمن<sup>(٥)</sup> قدرته التامة، ورحمته الواسعة، وعلمه بتفاصيل أحوالهم، وإجابة<sup>(٦)</sup> دعواتهم، وكشف كرباتهم<sup>(٧)</sup>.

وأضافهم في الكلمة الثانية<sup>(٨)</sup> إلى ملكه، فهو ملکهم الحق الذي إليه مفزعهم في<sup>(٩)</sup> الشدائـد والنـواـب<sup>(١٠)</sup> فلا صلاح لهم، ولا قيـام إلاـ به.

وأضافهم في الكلمة الثالثـة<sup>(١١)</sup> إلى الهـيـته<sup>(١٢)</sup> فهو الـهـمـمـ الحقـ،

(١) هذا بيان لل المناسبة بين الاسم المستعار به والأمر المستعار منه المطلوب دفعه وهو الوساوس كما سيأتي.

(٢) أي قوله سبحانه (رب الناس).

(٣) قال ابن تيمية رحمـهـ اللهـ تـعـالـىـ «ـالـرـبـ هوـ الـمـرـبـيـ الـخـالـقـ الـرـاـزـقـ الـناـصـرـ الـهـادـيـ»ـ مـجـمـوعـ الفتـاوـىـ جـ: ١٤ـ صـ: ١٣ـ .

وقال الشـيـخـ عـبـدـ الرـحـنـ بـنـ حـسـنـ «ـتـوـحـيـدـ الـرـبـوـبـيـةـ هـوـ الـعـلـمـ وـالـإـفـرـارـ بـأـنـ اللهـ تـعـالـىـ رـبـ كـلـ شـيـءـ وـمـلـيـكـ وـهـوـ الـمـدـبـرـ لـأـمـرـ خـلـقـهـ جـيـمـهـ»ـ بـضـعـ رسـائـلـ صـ: ٨٤ـ .

(٤) في المخطوطة لـمـنـ وـالـصـوـابـ كـمـاـ جـاءـ فـيـ تـفـسـيرـ اـبـنـ قـيـمـ رـحـمـهـ اللهـ تـعـالـىـ (ـمـاـ)ـ .

(٥) انظر مـجـمـوعـ فـتـاوـىـ اـبـنـ تـيمـيـةـ:ـ لـابـنـ قـاسـمـ جـ: ١١٢ـ صـ: ٣ـ .

(٦) في المخطوطة (ـوـيـاجـاـبـةـ)ـ وـالـصـوـابـ ماـ أـتـيـتـ مـنـ تـفـسـيرـ اـبـنـ الـقـيـمـ .

(٧) وـوـجـهـ تـضـمـنـ الـرـبـوـبـيـةـ لـذـكـرـ أـنـ الـرـبـوـبـيـةـ وـهـيـ الـخـلـقـ وـالـرـزـقـ وـالـهـدـاـيـةـ وـالـتـرـبـيـةـ وـالـتـدـبـرـ وـالـإـلـصـاـحـ وـغـيـرـ ذـكـرـ يـقـنـتـيـ كلـ مـنـهـ أـمـرـاـ فـيـ الـخـلـقـ يـقـنـتـيـ الـقـدـرـةـ وـالـتـرـبـيـةـ وـالـتـدـبـرـ يـقـضـيـانـ الـرـحـمـ وـالـعـلـمـ بـالـأـحـوـالـ وـإـجـاـبـةـ الـدـعـوـةـ وـكـشـفـ الـكـرـبـةـ وـهـكـذـاـ وـبـذـاـ تـحـقـقـ الـرـبـوـبـيـةـ .

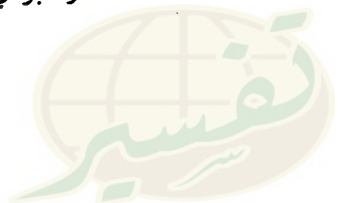
(٨) أي قوله سبحانه (ـمـلـكـ النـاسـ)ـ .

(٩) في تـفـسـيرـ اـبـنـ الـقـيـمـ (ـعـنـ الشـدـائـدـ)ـ وـلـاـ فـرـقـ يـذـكـرـ فـابـقـيـتـ نـصـ المـخـطـوـطـةـ .

(١٠) المـزـرـ فيـ سـائـرـ الـمـخـطـوـطـةـ فـيـ نـحـوـهـهـ الـكـلـمـاتـ يـكـوـنـ بـالـيـاءـ نـحـوـ الشـدـائـدـ وـالـنـواـبـ،ـ وـكـتـبـهـ بـالـمـعـزـ دـوـنـ الـاـشـارـةـ إـلـىـ ذـكـرـ فـيـمـاـ بـعـدـ .

(١١) أي قوله سبحانه (ـإـلـهـ النـاسـ)ـ .

(١٢) قال الشـيـخـ مـحـمـدـ بـنـ عـبـدـ الـوـهـابـ رـحـمـهـ اللهـ تـعـالـىـ فـيـ تـفـسـيرـ الـفـاتـحةـ صـ: ٤٢ـ [ـإـلـهـ أـيـ]ـ الـمـعـبـودـ لـقـولـهـ تـعـالـىـ «ـوـهـوـأـللـهـ فـيـ الـسـمـوـاتـ وـفـيـ الـأـرـضـ»ـ (ـالـانـعـامـ: ٣ـ)ـ .ـ أـيـ الـمـعـبـودـ فـيـ السـمـوـاتـ وـالـمـعـبـودـ فـيـ الـأـرـضـ [ـأـهـ]ـ .



= **وتوحيد الألوهية هو إفراد الله تعالى بالعبادة ويسعى هذا النوع من التوحيد (توحيد العبادة)**  
**وهو توحيد الله بفعل العبد وتوحيد الربوبية توحيد الله بفعله.**  
**والعلاقة بين توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية أن توحيد الربوبية مستلزم لتوحيد الألوهية،**  
**وأن توحيد الألوهية متضمن لتوحيد الربوبية. وبيان ذلك أن الإقرار بالربوبية وأن الله هو**  
**الخالق الرزاق المدبر يوجب عبادته وحده لا شريك له وهذا هو توحيد الألوهية.**  
**ومن عبد الله وحده ولم يشرك معه أحداً فلابد أن يكون قد اعتقد أنه خالقه ورازقه ومدبره**  
**ومربيه وهاديه، وهذا هو توحيد الربوبية. والربوبية والألوهية إذا ذكرنا مما افترقا في**  
**المعنى فلكل واحد منهما معناه الخاص الذي أشرنا إليه آنفاً.**  
**وقد تطلق الربوبية ويراد بها الألوهية في نحو قوله تعالى «أَلَيْهِمْ بَغْيًا إِذَا**  
**أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ» (الحج: ٤٠).**

**أي إلهنا الله ونحو قوله تعالى «قُلْ أَعُزِيزُ اللَّهُ أَنْفُرُكُ» (الانعام: ١٦٤).**  
**أي إلهنا. ونحو قوله تعالى «إِنَّ الَّذِينَ كَفَّارُوا إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَأْنَسْنَهُمْ بِغَيْرِ حَقِيقَةِ إِلَهٍ**  
**الله».**

وتوحيد الألوهية هو التوحيد الذي دع特 إليه الرسُل لأن توحيد الربوبية يقربه الناس  
 كلهم مسلمهم وكافرهم، إلا من شدَّ كما سيأتي بيانه أن شاء الله تعالى.  
 وينبغي أن أبين هنا أن طائفة من علماء الكلام والصوفية أخطأت في تعريف التوحيد  
 الذي بيته القرآن ودعت إليه الرسُل فرَأَوا أن التوحيد هو الإقرار بأن الله هو الخالق المدبر،  
 ومن أقر بذلك صار عندهم مسلماً وقولوا إن التوحيد هو الإقرار بوجود الله وانه الخالق  
 الرزاق.. الخ، ثم يوردون أدلة توحيد الربوبية. قال ابن تيمية رحمه الله تعالى عن هؤلاء  
 «وَمَعْلُومٌ أَنَّ هَذَا هُوَ تَحْقِيقُ مَا أَقْرَبَهُ الْمُشْرِكُونَ مِنَ التَّوْحِيدِ، وَلَا يَصِيرُ الرَّجُلُ بِمَعْرُوفٍ هَذِهِ

الْتَّوْحِيدَ مُسْلِمًا، فَضْلًا عَنْ أَنْ يَكُونَ وَلِيَهُ اللَّهُ، أَوْ مِنْ سَادَاتِ الْأَوْلَاءِ.

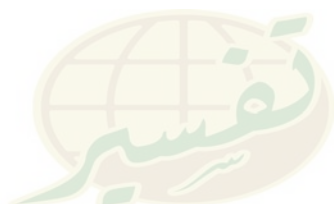
وطائفة من أهل التصوف والمعرفة يقررون هذا التوحيد مع إثبات الصفات فيكتون في  
 توحيد الربوبية مع إثبات الخالق للعالم المبين لخلقاته، وآخرون يضمون هذا إلى نفي  
 الصفات فيدخلون في التعطيل مع هذا، وهذا شر من حال كثير من المشركين». إلى أن قال  
 رحمه الله تعالى «فِي إِقْرَارِ الْمُشْرِكِ بِأَنَّ اللَّهَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ، وَمَلِكُهُ، وَخَالِقُهُ، لَا يَنْجِي مِنْ

عَذَابِ اللَّهِ إِنْ لَمْ يَقْتَرِنْ بِهِ إِقْرَارُ بَانِهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ فَلَا يَسْتَحْقُ الْعِبَادَةُ أَحَدٌ إِلَّا هُوَ وَإِنْ

مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ فَيُجْبِي تَصْدِيقُهُ فِيمَا أَخْبَرَ وَطَاعَتْهُ فِيمَا أَمْرَ» أَهـ.

مجموع الفتاوى: ج: ٣، ص: ١٠٢ و ١٠٥.

وقد أطلت الحديث في هذه المسألة لأهيتها في جانب العقيدة وخفاء الحق فيها عن كثير  
 من الناس، ومع هذا فاتصالها بسورة الناس ظاهر في آياتين منها (رب الناس) (إله  
 الناس) وانظر شرح العقيدة الطحاوية ج: ١ ص: ٣٦-٣٧ والإرشاد إلى صحيح  
 الاعتقاد: د. صالح الفوزان ص ٢٣-٢٥.



ومعبودهم الذي لا إله لهم<sup>(١)</sup> سواه، ولا معبود لهم غيره، فكما أنه وحده هوربهم ومليكهم لم يشاركه<sup>(٢)</sup> في ربوبيته ولا في ملكه أحد، فكذلك<sup>(٣)</sup> هو وحده إلههم ومعبودهم فلا ينبغي أن يجعلوا معه شريكًا في إلهيته، كما لا شريك معه<sup>(٤)</sup> في ربوبيته وملكه.

وهذه طريقة القرآن يحتج<sup>(٥)</sup> عليهم بأقرارهم<sup>(٦)</sup> بهذا التوحيد على ما أنكروه من توحيد الإلهية والعبادة.

(١) في المخطوطة (لا إله سواه) وأثبتت ما في تفسير ابن القيم لقوله بعد (ولا معبود لهم غيره).  
 (٢) في تفسير ابن القيم (لم يشاركه).

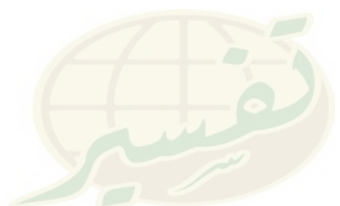
(٣) إشارة إلى أن توحيد الربوبية يستلزم توحيد الألوهية.

(٤) في المخطوطة (كمالاً معه شريك) وأثبتت ما في تفسير ابن القيم.

(٥) لم يظهر لي احتجاج في قوله تعالى «فَلَمَّا عَذَّرَبَ رَبَّ الْأَنَابِرَ إِنَّهُ أَنَابِرَ» وإنما الاحتجاج ورد في قول المفسر آنفًا (فكما أنه وحده هوربهم.. فكذلك هو وحده إلههم ومعبودهم) إلا أن كان يقصد الوجه الذي ذكره في ترتيب الصفات الثلاث الربوبية، الملك، الألوهية، واستلزم الربوبية للملك واستلزم الملك للألوهية. كما سيأتي بيانه.

والطريقة التي يشير إليها هي قياس التمثيل وهي أحد أساليب الاستدلال في القرآن وذلك بأن يقيس الأمر الذي يدعوه على أمر معروف عند من يخاطبه أو يقر به نحو قوله تعالى «وَصَرَبَ لَنَا مَتَّلَأَرَيْسَ طَلَقَةً قَالَ مَنْ يُنْعِي الْبَلَمَ وَهِيَ بَرِّيَّةٌ فَلَمَّا جَاءَهَا أَفَلَ مَتَّرَهُ وَهُوَ يَكْلُحُ عَلَيْهِ» (يس: ٧٨-٧٩). انظر مناهج الجدل في القرآن، د. زاهر الألجمي ص: ٧٧-٧٩.

(٦) قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى في تفسير كلمة التوحيد مبيناً وجه اقرار المشركين بتوحيد الربوبية: «ان الكفار الذين قاتلهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وقتلهم ونهب اموالهم واستحل نساءهم كانوا مقررين لله سبحانه بتوحيد الربوبية. وهو أنه لا يخلق ولا يرزق ولا يحيي ولا يحيي ولا يدبر الأمور إلا الله وحده كما قال تعالى «فَلَمَّا يَرَدُ فَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّنْ بَيْلِكَ السَّمَاءُ وَالْأَبْصَرُ وَمَنْ يُنْعِي الْحَقَّ مِنَ الْمُتَّبِتِ وَمَنْ يُنْجِي الْمُتَّبِتِ مِنَ الْحَقِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَرْضَ فَسَبِّلُونَ اللَّهَ» (يونس: ٣١). مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب: القسم الأول ص: ٣٦٥.



فإذا كان هور بنا وملينا<sup>(١)</sup> فلا مفرع لنا في الشدائد سواه، ولا ملجاً لنا منه إلا إليه، ولا معبد لنا غيره، فلا ينبغي أن يدعى ولا يخاف، ولا يرجى ولا يحب سواه، ولا يذل لغيره، ولا يخضع لسواه، ولا يتوكّل إلا عليه<sup>(٢)</sup>، لأن من ترجوه وتخافه وتدعوه إما أن يكون مربيك والقيم بأمروك فهو<sup>(٣)</sup> ربك فلا رب لك سواه<sup>(٤)</sup> أو تكون مملوکه وعبدك الحق، فهو ملك الناس حقاً وكلهم عباده وماليكه، أو يكون معبدك وإلهك الذي لا تستغنى عنه طرفة عين، بل حاجتك إليه أعظم من حاجتك إلى روحك وحياتك<sup>(٥)</sup> وهو الإله الحق إله الناس الذي لا إله له سواه، فهم جديرون أن لا يستعيذوا بغيره ولا يستنصروا بسواه، فظهرت مناسبة هذه الإضافات الثلاث للاستعاذه من أعدى الأعداء<sup>(٦)</sup> وأعظمهم عداوة.

(١) في تفسير ابن القيم (ملينا) ويشهد لما في المخطوطة قوله قبل أسطر (فكما أنه وحده هو ربهم ومليكهم).

(٢) هذه الأمور التي ذكرها من أنواع العبادة التي لا يجوز صرفها لغير الله تعالى ومن صرف منها شيئاً لغير الله فهو مشرك كافر ودليل الدعاء «وَمَن يَدْعُ مِنْ أَلَّهِ إِلَّا هُنَّ لَهُ مُنَاهِرٌ، فَإِنَّمَا يَحْسَبُهُمْ عَنْهُ رَبَّهُمْ لَا يَقْبَلُهُمُ الْكَفَّارُ» (المؤمنون: ١١٧).

ودليل الخوف قوله تعالى «فَلَا يَخَافُونَهُمْ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِكُنُمْ تُؤْمِنُ» (آل عمران: ١٧٥). ودليل الرجاء قوله تعالى: «فَوَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِيَاهُرَّةَ يَوْمَهُ فَيَقْبَلُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْذِلَنَا وَلَا يُبَرِّزُ لَهُ يَوْمَهُ أَنْذِلَنَا وَلَا يُبَرِّزُ لَهُ يَوْمَهُ أَنْذِلَنَا» (الكهف: ١١٠).

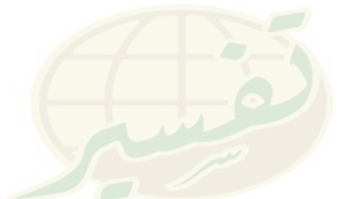
ودليل المحبة قوله تعالى «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَنَحَّى مِنْ دُونِ أَنَّهُ أَنَّدَادَ مَجْمُونِهِ كَحُبِّهِ أَنَّهُ» (البقرة: ١٦٥) ودليل الرغبة والرهبة والخشوع في قوله تعالى «إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَ كَارَبَّهُ وَكَانُوا لَا يَخْشِونَكُ» (الأنبياء: ٩٠) ودليل التوكل قوله تعالى «وَعَلَى الْقُوَّاتِ تَوَكِّلُوا إِنَّكُنُتُمْ مُّقْبَلُونَ» (المائد: ٢٣).

(٣) في تفسير ابن القيم ( وهو ربك).

(٤) في تفسير ابن القيم ( فلا رب سواه).

(٥) في تفسير ابن القيم ( حياتك وروحك).

(٦) في المخطوطة (أعداء العدو) وهو خطأ فثبت ما في تفسير ابن القيم.



ثم إن الله سبحانه كرر الاسم الظاهر<sup>(١)</sup>، ولم يوقع المضر  
موقعه<sup>(٢)</sup>، فيقول: رب الناس، وملكهم، والهم، تحقيقاً لهذا المعنى<sup>(٣)</sup>،  
فأعاد ذكرهم عند كل اسم من أسمائه<sup>(٤)</sup>.

(١) أي (الناس) في قوله تعالى «رب الناس، ملك الناس، إله الناس».

(٢) في المخطوطة (وقيعه) وهو خطأ فأثبتت ما في تفسير ابن القيم.

(٣) أي المناسبة التي يبيّنها للإضافات الثلاث.

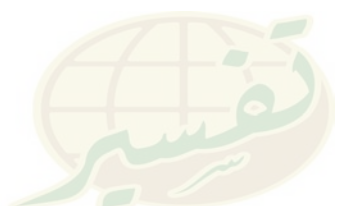
(٤) الإظهار في موضع الإضمار هنا في قوله تعالى (ملك الناس، إله الناس) ولم يقل ملكهم، والهم، وقيل في تعليل ذلك أن قوله تعالى (رب الناس) قد يقال لغيره تعالى رب، كما جاء في قوله سبحانه «أَنْكِنْتُ وَأَخْبَرْتُمْ رَبَّهُمْ أَنْتُمْ دُوَّبُ اللَّهِ» (التوبه: ٢١).

وقول يوسف عليه السلام لصاحبه في السجن (أَذْكَرْتَنِي عِنْدَنِي) (يوسف: ٤٢) وقوله (أَنْجِمِي إِنْ رَبِّكَ مُكْتَلَ مَابِلَ الْيَسْوَةِ) الآية. (يوسف: ٥٠) فلما كان هذا الوصف محتملاً لغيره بيّنه بقوله (ملك الناس)، ولما كان الملك قد يكون إما وقد لا يكون بيّنه بقوله (إله الناس) فالإله خاص به سبحانه فجعله غاية للبيان وعلى هذا فقوله (ملك الناس، إله الناس) عطف بيان وعطف البيان للبيان فكان مظنة الإظهار دون الإضمار، انظر: الكشاف للزخيري ج: ٤ ص: ٢٤٥، والبحر المحيط لابن حيان ج: ٨ ص: ٥٣٢، ٥٣١) وقال الرازي في تفسيره ج: ٣٢ ص: ١٩٨ (ولأن هذا التكرير يقتضي مزيد شرف الناس لأنّه سبحانه كأنه عرف ذاته بكونه رباً للناس، ملكاً للناس، إلهًا للناس، ولو لا أن الناس اشرف مخلوقاته والا لما ختم كتابه بتعريف ذاته بكونه رباً وملكًا وإلهًا له).

(تنبيه: في تفسير الرازي وردت (أشعر مخلوقاته) وهو خطأ مطبعي تصحيحه عبارة للرازي نفسه قبلها باسطر). وقال أبو السعود في تفسيره ج: ٩ ص: ٢١٦ (وتكرار المضاف إليه لمزيد الكشف والتقرير والتشريف بالإضافة) والله أعلم.

(قلت): ويظهر لي والله أعلم أن المستعماً به هو (رب الناس) وإن (ملك الناس إله الناس) صفتان لرب الناس. كما قال أبو حيان: (والظاهر أن ملك الناس إله الناس صفتان) البحر المحيط ج: ٨ ص: ٥٣١، وقال ابن هشام (ومن الوهم قول الزخيري في (ملك الناس إله الناس) إنّهما عطفاً بيان والصواب أنّهما نعتان) معنى الليبب: ج:

ص: ٥٧٠ .



ولم يعطف بالواو لما فيها من الإيذان بالمخاية<sup>(١)</sup>.

وقدم الربوبية لعمومها وشمومها لكل مربوب، وأخر الإلهية لخصوصها لأنه سبحانه إنما هو إله من عبده، ووحده، واتخذه إلهًا دون غيره<sup>(٢)</sup>، فمن لم يعبده ويوجهه فليس بِإِلَهٖ<sup>(٣)</sup> وإن كان في الحقيقة لا إله له سواه ولكن المشرك ترك<sup>(٤)</sup> إله الحق واتخذ إلهًا غيره<sup>(٥)</sup>.

---

(١) بل قال القزويني «إن العطف يقتضي المغايره بين المطوف والمطوف عليه الإيضاح: ص: ١٥٣ وقال الزركشي في البرهان ج: ٤ ص: ١١٣ «الأصل في العطف التغاير، وقد يعطف الشيء على نفسه في مقام التأكيد».

ولابن القيم رحمه الله تعالى تفصيل في عطف الصفات حيث قال «إن الصفات إذا ذكرت في مقام التمداد فتارة يتوسط بينها حرف العطف لتفايرها في نفسها، وللإيذان بأن المراد ذكر كل صفة بمفردها، وتارة لا يتوسطها العاطف لاتخاذ موصوفها وتلازمها في نفسها، وللإيذان بأنها في تلازمها كالصفة الواحدة، وتارة يتوسط العاطف بين بعضها ويمدف مع بعض بحسب هذين المقامين، فإذا كان المقام تعدد الصفات من غير نظر إلى جم أو انفراد حسن إسقاط حرف العطف، وإن أريد الجمع بين الصفات أو التنبيه على تفايرها حسن ادخال حرف العطف» ثم ذكر أمثلة لذلك إلى أن قال: «وكلما كان التغاير أبين كان العطف أحسن» اهـ.

بدائع الفوائد ج: ٣ ص: ٥٢-٥٣، وانظر ما كتبه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى (مجموع الفتاوى ج ٧ ص ١٧٢).

(٦) في تفسير ابن القيم (واتخذه دون غيره إلهًا).

(٧) الأولى أن يقول: (فمن لم يعبده ويوجهه فلم ياتخذه إلهًا) لأنه سبحانه إله الناس من عبده ومن لم يعبده لكن من لم يعبده لم ياتخذه إلهًا وإن كان سبحانه إله لا إله له سواه.. كما يقول المؤلف بعد ذلك.

(٨) في المخطوطة (ولكن ترك) وزدت كلمة (المشرك) من تفسير ابن القيم.

(٩) كما قال تعالى عن قوم هود عليه السلام (قَالَ رَبُّهُمْ هُوَ مَنْ أَخْتَارُتُمْ بَلْ أَنَاٰخْتَارُكُمْ إِلَهُكُمْ مَا تَعْمَلُونَ) (هود: ٥٣).

وقولهم: (إِنَّنِي أَعْلَمُ بِأَعْمَالِكُمْ بَلْ أَنَاٰ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ) (هود: ٥٤).

وقول إبراهيم عليه السلام (فَلَمَّا مَرَّ مُوسَىٰ بِهَذِهِ الْأَيَّلَاتِ) (الأنبياء: ٥٩).

وقول المشركين (إِنَّكُمْ أَنْتُمُ الْمُشْرِكُونَ) (الفرقان: ٤٢)، وغير ذلك كثير.



ووسط صفة الملك بين الربوبية والإلهية لأن الملك هو المتصرف بقوله وأمره، المطاع إذا أمر، فملكته<sup>(١)</sup> هم تابع خلقه ايهم، فملكتهم<sup>(٢)</sup> من كمال ربوبيته، وكونه إلههم الحق من كمال ملكه، فربوبيته تستلزم ملكته، وملكته يستلزم إلهيته، فهو الرب، الملك، الإله. خلقهم بالربوبية<sup>(٣)</sup> وقهرهم بالملك<sup>(٤)</sup> واستعبدهم بالإلهية<sup>(٥)</sup><sup>(٦)</sup>.

فتأمل هذه الجلالة وهذه العظمة التي تضمنتها هذه الألفاظ الثلاثة على أبدع نظام وأحسن سياق<sup>(٧)</sup> (رب الناس، ملك الناس، إله الناس). وقد اشتملت هذه الإضافات الثلاث على جميع قواعد الإعان<sup>(٨)</sup> وتضمنت معنى جميع<sup>(٩)</sup> أسمائه الحسنی<sup>(١٠)</sup>.

(١) في تفسير ابن القيم (ملكته).

(٢) في تفسير ابن القيم (فملكته).

(٣) في تفسير ابن القيم (خلقهم بر بوبيته).

(٤) في تفسير ابن القيم (وقد هم بملكته).

(٥) في تفسير ابن القيم ( واستعبدهم بالإلهية).

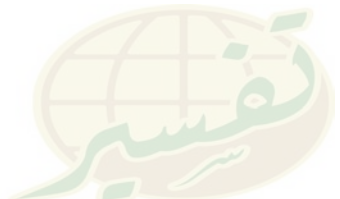
(٦) وذكر أبوالسعود — رحه الله تعالى — وجهاً بديعاً للاستعاذه في هذه السورة فقال: «إن توسل في ضمن العاذن بربه واتسابه إليه تعالى بالربوبية والملوکية والعبودية في ضمن جنس (يقصد الناس) هو فرد من أفراده من دواعي مزيد الرحمة والرأفة وأمره تعالى بذلك من دلائل الوعد الكرييم بالإعازة لا عماله لأن المستعاذه منه شر الشيطان المعروف بعداوتهم ففي التنصيص على انتظامهم في سلك عبوديته تعالى وملكته رمز إلى إنجاته من ملکة الشيطان وتسلطه عليهم حسبما ينطق به قوله تعالى «إِنَّ عَبْدَيْ تَبَّاسَ لَهُ عَلَيْهِمْ شَطَّانٌ» (الحجر: ٤٢). ارشاد العقل السليم: أبي السعود ج: ٩ ص: ٢٦.

(٧) ذكر الإيجي — رحه الله تعالى — وجهاً آخر لهذا الترتيب والنظام فقال «هومن قبيل الترقى في صفات الكمال. فإن الملك أعلى من الرب. لأن كل ملك رب ومالك ولا ينعكس كلياً، ثم الإله الذي هو أعلى وخاص الله جعله غاية للبيان». جامع البيان في تفسير القرآن للإيجي ج: ٢ ص: ٤٤٥.

(٨) لاشتمالها على (الربوبية) و(الملك) و(الإلهية).

(٩) في تفسير ابن القيم (وتضمنت معاني).

(١٠) سيبين بعد ذلك وجهاً تضمن هذه الأسماء (الرب، الملك، الإله) للأسماء الحسنی.



أما تضمنها معاني أسمائه الحسنى (١).

فإن الرب هو (٢) القادر، الخالق، البارىء، المصور، الحي، القيوم،

(١) في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله تسبعه وتسبعين أسمًا مائة إلا واحدًا من أحصاها دخل الجنة». رواه البخاري ومسلم (البخاري/كتاب التوحيد ج: ٨ ص: ١٦٩) (مسلم كتاب الذكر والدعاء ج: ٣٦٣ حديث ٢٦٧٧) ورواه الترمذى في جامعه كتاب الدعوات ج: ٥ ص: ٥٣٠، حديث ٣٥٠٧ وفيه زيادة سرد الأسماء وقال بعده هذا حديث غريب.. ولا نعلم في كثير من الروايات له استناد صحيح ذكر الأسماء إلا في هذا الحديث (أه).

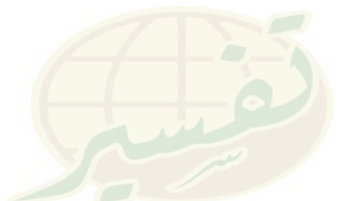
وقال ابن كثير في تفسيره ج: ٢٨٩-٢٨٨ «والذى عول عليه جماعة من الحفاظ ان سرد الأسماء في هذا الحديث مدرج فيه وإنما ذلك.. أنهم جمعوها من القرآن.. ثم ليعلم أن الأسماء الحسنى غير منحصرة في تسبعه وتسبعين». وقال ابن تيمية رحمه الله تعالى «إن التسبع والتسبعين أسمًا لم يرد في تعينها حديث صحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم» مجموع فتاوى ابن تيمية ج: ٤٨٢ وقال عن زيادة سرد الأسماء الواردة في روايتي الترمذى وابن ماجة» وقد اتفق أهل المعرفة بالحديث على أن هاتين الروايتين ليستا من كلام النبي صلى الله عليه وسلم وإنما كل منهما من كلام بعض السلف» وقال «فإن الذى عليه جاهير المسلمين ان أسماء الله أكثر من تسبع وتسبعين» وضرب رحمه الله تعالى مثلاً بقول القائل: «إن لي مائة غلام أعددتهم للعتق وألف درهم أعددتها للحج» فالتعتيد بالعدد هو في الموصوف بهذه الصفة لا في أصل استحقاقه لذلك العدد، فإنه لم يقل أن أسماء الله تسبع وتسبعين» مجموع فتاوى ابن تيمية ج: ٦ ص: ٣٧٩ و ٣٨١ وأئمًا اطلت في هذه المسألة لاعتقاد بعض الناس حصر الأسماء الحسنى في العدد المذكور.

(٢) هناك قواعد مهمة في أسماء الله الحسنى وصفاته العليا يحسن أن أشير إشارة موجزة لأهمها فمن ذلك:

أولاً: أن أسماء الله تعالى كلها حسنى لأنها متضمنة لصفات كاملة لا نقص فيها.  
ثانياً: أن ثبوت الاسم الله تعالى يستلزم ثبوت الصفة التي تضمنها فـ«السميع» يتضمن إثبات السمع لله تعالى (الحي) يتضمن إثبات الحياة، وهكذا ولا يلزم من ثبوت الصفة الله تعالى ثبوت الاسم فمن صفاته سبحانه «الجميء» و«الأخذ» و«البطش» و«الإمساك» وغير ذلك ولا يلزم من ثبوتها أن نسميه بها فنعد من أسمائه «الجلائى» و«الأخذ» و«المسك» و«الباطش» وهذه قاعدة هامة.

ثالثاً: أن أسماء الله تعالى وصفاته توثيقية لا مجال للعقل فيها فيجب الوقف على ما جاء في الكتاب والسنّة من غير زيادة ولا نقصان.

رابعاً: أن أسماء الله تعالى غير مخصوصة بعدد معين كما أشرنا سابقاً. ولمزيد من التفصيل أنظر كتاب «القواعد المثل في صفات الله وأسمائه الحسنى للشيخ محمد بن صالح العثيمين».



العليم، السميع، البصير، المحسن<sup>(١)</sup>، المنعم، الجoward، المعطي، المانع<sup>(٢)</sup>،  
النافع، الضار، المقدم، المؤخر<sup>(٣)</sup>، يهدى و يضل، و يسعد، و يشقى،  
و يعز، و يذل، الى غير ذلك من المعانى الربوبية.

وأما الملك: فهو الامر، الناهي، المعز، المذل<sup>(٤)</sup> الذي يصرف أمر  
عباده كما يحب، و يقلبهم كما يشاء، فهو العزيز<sup>(٥)</sup>، الجبار، المتكبر  
الحافظ<sup>(٦)</sup>، الرافع، المعز، المذل، العظيم، الجليل، الوالى، المتعالى، الملك،  
المقسط، الجامع، إلى غير ذلك من الأسماء العائدة إلى الملك،  
وأما الإله: فهو الجامع لصفات الكمال، ونعوت الجلال، فيدخل في هذا

(١) «الحسن» بناء على القواعد السابقة اختلف العلماء في عدّه من أسماء الله تعالى فقد  
اتفقوا على أنه لم يرد في الكتاب، أما في السنة فقد رواه الطبراني في الأوسط، وقال  
الميشعري رجاه ثقات، وقد تردد الشيخ محمد ابن عثيمين في عدّه من الأسماء وعلل ذلك  
بقوله «لأننا لم نطلع على رواه في الطبراني وقد ذكره شيخ الإسلام من الأسماء»  
ص: ١٦: القواعد المثل.

(٢) اسم «المانع» سقط من المخطوطة وأثبته من تفسير ابن القيم لأن المؤلف ذكر ما يقابله وهو  
«المعطي».

(٣) المانع والنافع والضار والمقدم والمؤخر من الأسماء السبعة والعشرين التي استثنى ابن حجر  
ـ رحمه الله تعالى ـ في الفتح ج: ١١ ص: ٢١٩ـ٢١٨ من الأسماء التسعة والستين  
الواردة في الحديث وقال عنها: «لم تقع في القرآن بصيغة الاسم» ثم استبدل بها سبعة  
وعشرين اسمًا ليتم تسعه وستين اسمًا كلها من القرآن كما يقول رحمه الله تعالى.  
«قلت» وعدم ورودها بالقرآن بصيغة الاسم لا يعني عدم كونها من أسماء الله تعالى فقد  
أورد الشيخ ابن عثيمين ثمانية عشر اسمًا لله تعالى ثبتت بالسنة ومنها المقدم والمؤخر وأشار  
إلى ورودها في البخاري ومسلم. (القواعد المثل ص: ١٦).

(٤) لاحظ هناك أنه ذكر «يعز و يذل» من صفات الرب وعددها هنا من صفات الملك.  
عند ابن القيم «وله من معنى الملك ما يستحقه من الأسماء الحسنى كالعزيز» الخ و يظهر  
أن الشيخ رحمه الله اختصر عبارة ابن القيم رحمه الله بحذف هذه الجملة فأدى إلى تكرار في  
اسمي «المعز، المذل».

(٥) في المخطوطة (الحافظ) وفي تفسير ابن القيم «الحافظ» وهو الصحيح لأنه ذكر بعده  
«الرافع» ولعل ما في المخطوطة تصحيف.

الاسم جميع الأسماء الحسنى (١).

ولهذا (٢) كان القول الصحيح أن الله: أصله الإله (٣) وأن اسم الله تعالى هو: الجامع لجميع معانى الأسماء الحسنى، والصفات

(١) بين ابن القيم رحمه الله تعالى في مدارج السالكين ج: ١ ص: ٣٢-٣٣ وجه دلالة اسم «الله» على جميع الأسماء الحسنى وتضمنه لصفات الكمال فقال (فاسم «الله» دال على جميع الأسماء الحسنى والصفات العليا) ثم قال: «وصفات الإلهية: هي صفات الكمال، المترفة عن التشبيه والمثال، وعن العيوب والنقائص، وهذا يضيف الله تعالى سائر الأسماء الحسنى إلى هذا الاسم العظيم كقوله تعالى «رَبُّ الْأَعْمَاءِ الْمُشْتَأْ» (الأعراف: ١٨٠) ويقال (الرحمن، والرحيم، والقدوس، والسلام، والعزيز والحكيم)، من أسماء الله، ولا يقال «الله» من أسماء «الرحمن» ولا من أسماء «العزيز» ونحو ذلك.

فعلم أن اسمه «الله» مستلزم لجميع معانى الأسماء الحسنى، دال عليها بالإجمال والأسماء الحسنى تفصيل وتبيين لصفات الإلهية التي اشتقت منها اسم «الله» واسم «الله» دال على كونه مألوهاً معبوداً، تأله الخلائق عبادة وتنظيمها، ونحوها وفرعاً إليه في الخواج والشوائب وذلك مستلزم لكمال ربوبيته ورحمته، المتضمن لكمال الملك والحمد، وإلهيته وربوبيته ورحمانيته، وملكته، مستلزم لجميع صفات كماله إذ يستحيل ثبوت ذلك لمن ليس بحبي، ولا سميع، ولا بصير، ولا قادر، ولا متكلم ولا فعال لما يريد، ولا حكيم في أفعاله.

(٢) أي لكون الإله جامع لصفات الكمال ولكونه أصل لاسم الله فإن اسم الله جامع لمعانى الأسماء الحسنى.

(٣) هذا قول سيبويه وجهه أصحابه كما قال ابن القيم في تفسير المودعتين ص: ٩٦، ولم أجده هذا القول منسوباً لسيبويه عند غيره، وللعلماء آنفوا كثيرة في أصل لفظ الجلاله (الله) قال الفيروزآبادي (القاموس المحيط ص ١٦٠٣) وخالف فيه على عشرين قولًا.

(قلت): اختلف العلماء في لفظ الجلاله.

فقيل: إنه اسم جامد مرتبلاً لا يطلق إلا على المعبود بحق سبحانه، ورجحه الفيروزآبادي وقال ابن حبان في تفسيره (ج: ١٤: ص ١٤) أنه عند الأكثرين وقال الرازي وهو قول الخليل وسيبويه وقول أكثر الأصوليين والفقهاء تفسير الرازي ج: ١ ص: ١٥٦.

وقيل إنه اسم مشتق وخالفوا في مادة الاشتلاق:

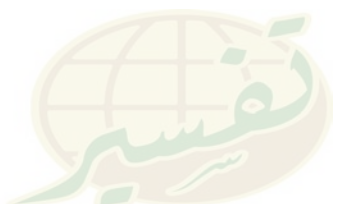
فقيل: من (لَه) من لاه يليه بمعنى ارتفع.

وقيل من (لَوْه) من لاه يلوه بمعنى احتجب واستقر.

وقيل من (أَلَه) بمعنى قزع لأن الخلائق تفزع إليه عند الشدة.

أو بمعنى تحير لأن الخلائق تأله في عظمته.

أو بمعنى عبد لأنه المعبود.



العليا<sup>(١)</sup>، وأسرار كلام الله أجل وأعظم من أن تدركها عقول البشر، وإنما غاية أولى العلم الاستدلال بما يظهر<sup>(٢)</sup> منها على ما وراءه<sup>(٣)</sup>.

وهذه السورة مشتملة على الاستعاذه من الشر<sup>(٤)</sup> الذي هو سبب الذنوب والمعاصي وهو الشر الداخلي في الإنسان الذي هو منشأ العقوبات في الدنيا والآخرة.

فسورة الفلق تضمنت الاستعاذه من ظلم الغير بالسحر والحسد وهو شر من خارج<sup>(٥)</sup>.

وسورة الناس تضمنت الاستعاذه من الشر الذي هو سبب ظلم العبد نفسه وهو شر من داخل<sup>(٦)</sup>.

---

= أوبعنى سكن لأن الخلائق تسكن إليه والقلوب لا تسكن إلا بذكره.  
وقيل من (وله) واصله وَلَهُ يَتُوَلَّهُ وَلَهَا وَالْوَلَهُ ذَهَابُ الْعُقْلِ. قال القرطبي ج: ١ ص: ١٠٢-١٠٣، فَاللَّهُ تَعَالَى تَعِيرُ الْأَلْبَابَ وَتَذَهَّبُ فِي حَقَائِقِ صَفَاتِهِ وَالْفَكْرُ فِي مَعْرِفَتِهِ. انظر البحر المحيط ج: ١ ص: ١٤-١٥ والقاموس المحيط ص: ١٦٠٣، ولسان العرب ج: ١٣ ص: ٤٦٩ والصحاح للمجوهري ج: ٦ ص: ٢٢٤).

(١) في تفسير ابن القيم (العل).

(٢) في تفسير ابن القيم ( بما ظهر).

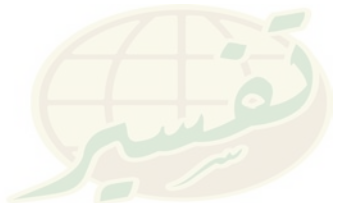
(٣) أي الاستدلال بالمعاني الظاهرة على ما وراءها من الاستنباطات والنتائج واللوازم.

(٤) يعني الوساوس.

(٥) في المخطوطة ( وهو شر خارج) والصواب ما أثبته من تفسير ابن القيم.

(٦) الشر الذي يصيب الإنسان لا يخلو من:

أن يكون بفعله وقصده وسعيه فيaca عليه وهو شر معايب وإما أن يكون من فعل غيره لا دخل له فيه وقد يكون الفاعل مكلاً كالإنسني والجني وقد لا يكون مكلاً كالمواهم والرياح والامطار والصواعق والزلزال وغيرها وهو شر مصائب، وقد تضمنت هاتان السورتين (الفلق والناس) الاستعاذه من هذه الشرور كلها. فتضمنت سورة الفلق الاستعاذه من شر المخلوقات كلها وشر الغاصق، والنفاثات، والحسد وهي كلها شر خارج.



فالشر الأول لا يدخل تحت التكليف، ولا يطلب منه الكف عنه، لأنَّه ليس من كسبه.

والشر الثاني الذي في سورة الناس يدخل تحت التكليف و يتعلق به النهي، فهذا شر المعايب، والأول شر المصائب، والشر كله يرجع إلى العيوب والمصائب ولا ثالث لهما.

فتضمنت سورة الناس الاستعاذه من شر العيوب كلها لأنَّ (١) أصلها كلها الوسوسه (٢).

وأصل الوسوسه (٣) الحركة (٤) أو الصوت الخفي الذي لا يحس (٥) فيحترز منه.

وتضمنت سورة الناس الاستعاذه من الوسوسه وهي شر من داخل «والوسوس إنما يؤذى العبد من داخل بواسطة ماسكته له، وقبوله منه، وهذا يعاقب العبد على الشر الذي يؤذيه به الشيطان من الوسوس التي تقرن بها الأفعال، والغم الجازم، لأن ذلك بسيعه وإرادته بخلاف شر الحاسد والساخر فإنه لا يعاقب عليه إذ لا يضاف إلى كسبه ولا إرادته، وهذا افرد شر الشيطان في سورة وقرن بين شر الساحر والحسد في سورة» تفسير المودعدين لابن القيم ص: ٧٣.

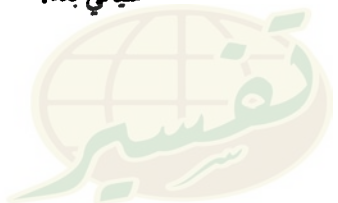
(١) في تفسير ابن القيم (التي).

(٢) وتضمنت سورة الفلق الاستعاذه من شر المصائب كلها لأنها لا تخرج عن الأمور الأربعه المستعاد منها في السورة.

(٣) كلمة (وسوس) كلمة من حرفين مكررين، نحو (زلزل) (دكدهك) (قلقل) (كبكب) (رضرض) (صرصر) (مطمط) (كفكف) وغير ذلك كثير وإنما تطلق هذه الكلمات على ما يتكرر وقوعه. وهو مطابق للقاعدة اللغوية في الحذو بالألفاظ حذو المعاني فيتكرر في اللفظ ما يتكرر مسماه وعلى هذا فالوسوسه صوت خفي متكرر. انظر تفسير المودعدين لابن القيم ص: ٩٨.

(٤) لم أجده أحدا عرف الوسوسه بالحركة. وإنما عرفوها بحديث النفس، وبهمس المصائب والكلاب، وصوت الحلبي، والصوت الخفي من ريح، والكلام الخفي باختلاط، انظر لسان العرب مادة (وسوس) ج: ٦ ص: ٢٥٥-٢٥٤ والصحاح للجوهري مادة (وسوس) ج: ٣ ص: ٩٨٨ والقاموس المحيط مادة (الوس) ص: ٧٤٨ وتابع العروس مادة (الوس) ج: ٤ ص: ٣٦٨.

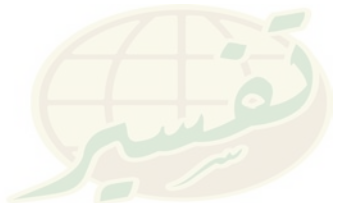
(٥) لم أجده أحدا من علماء اللغة وصفه بأنه لا يحس ولم يظهر لي وصف الصوت بأنه لا يحس فهذا كان لا يحسم فكيف يكون صوتا. ولعله يريد صوتا لا يحسه غير الملقى إليه. كما سيأتي بعد.



فالوسواس (١) الإلقاء الخفي في النفس:  
إما بصوت خفي لا يسمعه إلا من القى إليه.  
واما بغير صوت كما يosoس الشيطان إلى العبد.  
والوسواس الخناس). وصفان لموصوف مذوف (٢). وهو  
الشيطان (٣).  
فالوسواس: الشيطان، لأنه كثير الوسوسة.

(١) الوسوسة في الاصطلاح هي دعوة الشيطان لطاعته بكلام خفي يصل مفهومه إلى القلب من غير سمع صوت (انظر تفسير القرطبي ج: ٢٦٣ ص: ٢٦٣) وقال ابن العماد هي «اللقاء الشيطان الامر في القلب من غير صوت» إيقاظ الحواس الاهل ص: ٣٧.  
وللإمام الغزالى رحمه الله تعالى كلام نفيس في بيان ذلك خلاصته إن أخص الآثار الخاصة في القلب هي الخواطر وهي إدراكه علوماً إما على سبيل التجدد وإما على سبيل التذكر فإنها تسمى خواطر من حيث تختلط بعد أن كان القلب غافلاً عنها، والخواطر المحركة للرغبة تنقسم إلى ما يدعوه إلى الشر، وإلى ما يدعوه إلى الخير فهما خواطران مختلفان فالخواطر المحمود يسمى (إلهاماً) والخواطر المذموم يسمى (وسواساً) وسبب الخاطر الداعي إلى الخير ملك وسبب الخاطر الداعي إلى الشر شيطان وللطوف الذي يتهدى به القلب لقبول إلهام الخير يسمى توفيقاً والذى يتهدى به لقبول وسوس الشيطان يسمى إغواء وخدلانا فالقلب متجادب بين الملك والشيطان كما جاء في الحديث (رواوه الترمذى وقال حسن غريب ج: ٤٧-٤٨).  
إن للشيطان له بابن آدم وللملك له، فاما لة الشيطان فإيما بالشر وتكذيب بالحق، وأما لة الملك فإيما بالخير وتصديق بالحق فمن وجد ذلك فليعلم انه من الله فليحمد الله، ومن وجد الأخرى فليتعمد بالله من الشيطان الرجيم ثم قرأ (الشيطان يدعكم الفقر و يأمركم بالفحشاء).

(٢) قال ابن هشام في شرحة لألفية بن مالك ج: ٣ ص: ٣١٨ (ويجوز بكترة حذف المنعوت إن علم) وقال ابن القيم رحمه الله تعالى في تفسير هذه الآية «وحش حذف الموصوف هنا غلبة الوصف حتى صار كالعلم عليه» تفسير المؤذنين: ابن القيم ص: ١٠٣.  
(٣) يشمل شياطين الإنس والجن.



وأما (الخناس) فهو فعال من خنس يخنس . إذا توارى واحتفى<sup>(١)</sup> فان العبد إذا غفل عن ذكر الله جسم على قلبه الشيطان<sup>(٢)</sup> وبدر فيه الوساوس التي هي أصل الذنوب كلها . فإذا ذكر العبد ربه واستعاد به انخنس<sup>(٣)</sup> .

والانخناس : تأخر ورجوع<sup>(٤)</sup> معه اختفاء . قال قتادة<sup>(٥)</sup> : الخناس له خرطوم كخرطوم الكلب<sup>(٦)</sup> في صدر الإنسان فإذا ذكر العبد ربه انخنس<sup>(٧)</sup> .

(١) قال ابن منظور : (خنس الرجل إذا توارى وغاب) لسان العرب مادة خنس ج: ٦ ص:

٧١

(٢) قال الله تعالى «وَمَنْ يَقْسِنْ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ فَقَعْدَ لَهُ شَيْطَانٌ فَهُوَ لَهُمْ فَارِسٌ» (الزخرف: ٣٦) .

(٣) قال تعالى : «وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي الْقُرْآنِ وَحْمَدَهُ وَلَوْا عَنْ أَذْبَارِهِ فَمُؤْمِنٌ» (الإسراء: ٤٦) .

وقال سبحانه «إِنَّ الَّذِينَ آتَقْنَا إِذَا مَسَّهُمْ طَقْبَتْ مِنَ الشَّيْطَانِ إِنَّكُرُوا لِمَا أَهْمَمْتُمْ بِهِنَّ»  
الأعراف: ٢٠١) .

(٤) ولا رجوع ولا اختفاء الا بعد تقدم وظهور فالانخناس اختفاء بعد ظهور فهو يجمع أمرين  
الاختفاء والرجوع .

(٥) هو قتادة بن دعامة السدوسي تابعي من أئمة التفسير كان قوي الحافظة قال عنه بن المسبب  
ما أتاني عراقي أحسن من قتادة وقال عنه أحد بن حنبل (قلما تجد من تقدمه اما المثل  
فلعمل) «وقال أبو عمرو بن العلاء» حسب قتادة ولو لا كلامه في القدر ما عدلت به أحدا  
من أهل دهره (ت سنة ١١٧) .

انظر وفيات الاعيان لابن خلكان ج: ٤ ص: ٨٦-٨٥ وتهذيب التهذيب لابن حجر ج:

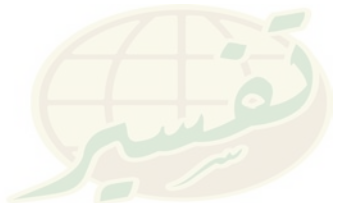
٣٥٦-٣٥١ ص: .

(٦) المخرطوم هو الأنف . انظر لسان العرب لابن منظور ج: ١٢ ص ١٧٣ .

(٧) رواه القرطبي بلفظ (وقال قتادة : «الخناس» الشيطان له خرطوم كخرطوم الكلب في صدر

الإنسان ، فإذا غفل الإنسان وسوس له ، وإذا ذكر العبد ربه خنس<sup>(٨)</sup> أهـ . الجامع لاحكام  
القرآن ، القرطبي ج: ٢٦٢ ، ص: ٢٠ ، قال الإمام الفزالي : «فالتطارد بين ذكر الله تعالى  
ووسوسة الشيطان كالتطارد بين النور والظلام وبين الليل والنهار» إحياء علوم الدين :

ج: ٣ ص: ٢٨ .



ويقال<sup>(١)</sup>: رأسه كرأس الحياة، وهو واضع رأسه على ثمرة<sup>(٢)</sup> القلب  
يئنيه ويحدثه، فإذا ذكر الله خنس، وإذا لم يذكره عاد ووضع رأسه  
يُوسوس إليه<sup>(٣)</sup>.

وجيء بلفظ (الفعال) دون (الفاعل)<sup>(٤)</sup> إعلاماً بشدة<sup>(٥)</sup> هروبه  
ورجوعه وعظيم نفوره عند ذكر الله وأن ذلك دأبه. فذكر الله يقمع  
الشيطان ويؤلمه ويؤديه<sup>(٦)</sup>، وهذا كان شيطان المؤمن هزيلاً<sup>(٧)</sup> لأنَّه

(١) قال الشبلي في كتابه (آكام المرجان): «قال أبو يكر عبد الله بن أبي داود سليمان السجستاني.. حدثنا إسحاق بن إبراهيم حدثنا داود حدثنا فرج عن عروة ابن رويه أن عيسى بن مريم دعا ربَّه أن يربِّه موضع الشيطان من ابن آدم قال فخلاله فإذا برأسه مثل الحبة واضع رأسه على ثمرة القلب فإذا ذكر الله خنس برأسه وإذا ترك الذكر مناه وحده» آكام المرجان في أحكام الجنان ص: ١٦٣.

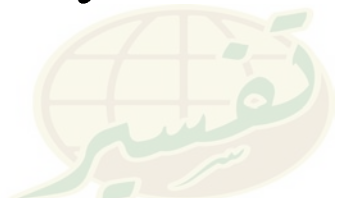
(٢) تطلق الثمرة ويراد بها طرف الشيء ومنه حديث ابن عباس رضي الله عنه «أنَّه أخذ بثمرة لسانه» أي بطرفه وحديث «فأتى بسوط لم تقع ثمرته أي طرفه الذي يكون في أسفله (انظر النهاية في غريب الحديث: ابن الأثير ج: ١ ص: ٢٢١). وقال أهل التأليف في خلق الإنسان عن القلب..» وفيها السواداء وهي علقة سوداء إذا شق القلب بدت كقطعة كبد وهي حبة القلب» التأليف في خلق الإنسان: د. وجيه السطل ص: ٢٩٧.

(٣) في الحديث عن أنس رضي الله عنه أنَّ رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إنَّ الشيطان واضع خطمه على قلب ابن آدم فإنَّ ذكر الله خنس، وإنَّ نفي التقم بذلك الوسوس الخناس» قال ابن كثير «غريب» تفسير ابن كثير ج: ٤ ص: ٦١١.  
وأخرج البخاري في صحيحه ج: ٦ ص: ٩٦، عن ابن عباس أنه قال «الوسوس إذا ولد خنسه الشيطان فإذا ذُكرَ الله عز وجل ذهب وإذا لم يُذْكُرَ الله ثبت على قلبه».

(٤) أي بلفظ (الخناس) دون الخناس..  
لو قال (إعلاماً بستكراه هروبه ورجوعه كلما ذكر الله ودأبه على ذلك) لكان أظهر كما سألني بيانه.

(٥) قال الله تعالى «أَتَتْحَوْهُ عَيْمَهُ الْشَّيْطَنُ فَأَنْتُمْ كُلُّهُو أَوْلَاهُ حِزْبُ الْشَّيْطَنِ إِلَّا إِنَّ حِزْبَ الْشَّيْطَنِ فَمُّلْتَسِرُونَ»  
(المجادلة ١٩). وفي حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال.  
قال: رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «إِذَا تَوَدَّى لِلصَّلَاةِ أَدْبَرَ الشَّيْطَانَ وَلَهُ ضَرَاطٌ، حَتَّى لا يسمِّعَ التَّأذِينَ إِذَا قُضِيَ النَّدَاءُ أَقْبَلَ الْمُحَدِّثُ» رواه البخاري ج: ١ ص: ١٥١ ورواه سلم ج: ١ ص: ٢٩١.

(٦) قال ابن مسعود رضي الله عنه (شيطان المؤمن مهزول) انظر إحياء علوم الدين: الفزالي ج: ٣ ص: ٣٢.



يعدبه بذكر الله وطاعته وفي أثر عن بعض السلف<sup>(١)</sup> أن المؤمن ينضي<sup>(٢)</sup> شيطانه كما ينضي الرجل بعيরه في السفر، لأنه كلما اعترضه صب عليه سياط الذكر والتوجه والاستغفار والطاعة، فشيطانه معه في عذاب شديد. وأما شيطان الفاجر فهو معه في راحة ودعة، وهذا يكون قوياً عاتياً شديداً<sup>(٣)</sup> فمن لم يعذب شيطانه في هذه الدار بذكر الله وتوحيده واستغفاره وطاعته عذبه شيطانه في الآخرة بعذاب النار، فلا بد لكل أحد أن يُعذب شيطانه أو يُعذبه شيطانه<sup>(٤)</sup>.

(١) بل رواه أبو هريرة قال: رسول الله صل الله عليه وسلم «إن المؤمن لينضي شياطينه كما ينضي أحدكم بعييره في السفر» رواه الإمام أبُد في مسنده: ج: ١٧ ص: ٧٥ بتحقيق أحد شاكر وقال «استناده صحيح».

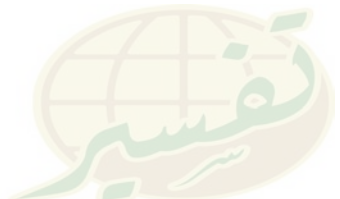
(٢) ينضي شيطانه يعني يهزمه والنضو الدابة التي أهزلتها الأسفار (النهاية في غريب الحديث: ابن الأثير: ج: ٥ ص: ٧٢).

(٣) مما يناسب هذا المقام ما جاء في كتاب الاحياء «قال أبو هريرة: التقى شيطان المؤمن وشيطان الكافر فإذا شيطان الكافر دهين سمين كامي وشيطان المؤمن مهزول أشعث أغبر عار، فقال شيطان الكافر لشيطان المؤمن: مالك مهزول؟ قال: أنا مع رجل إذا أكل سمي الله فأظله جائعاً وإذا شرب سمي الله فأظله عطشاناً، وإذا لبس سمي الله فأظله عرياناً، وإذا ادهن سمي الله فأظله شعثاً فقال: لكى مع رجل لا يفعل شيئاً من ذلك فانا أشاركه في طعامه وشرابه ولباسه» إحياء علوم الدين: الغزالي: ج: ٣ ص: ٣٧.

(قللت): فإذا أردت طرد الشيطان من قلبك فامنع عنه القوت وهو اتباع الموى والشهوات ثم اقذف بقذائف الذكر فإنه يفر منك.

وي ينبغي أن يعلم أن الذكر المجرد قد لا ينفع في طرد الشيطان بل لابد من التقوى كما بين ذلك الغزالي حيث قال: «وتأمل أن منتهي ذكرك وعبادتك الصلاة فراغ قلبك إذا كنت في صلاتك كيف يجاذبه الشيطان إلى الأسواق وحساب العالمين.. وكيف يمر بك في أودية الدنيا ومهالكها حتى أنك لا تذكر إلا إذا صليت.. فالصلاحة لا تقبل من القلوب المشحونة بشهوات الدنيا.. فإن أردت الخلاص من الشيطان فقدم الإحتماء بالتقى ثم أردفه بدواء الذكر يفتر الشيطان منك كما فر من عمر رضي الله عنه» انتهى بتصرف من إحياء علوم الدين: ج: ٣ ص: ٣٨.

(٤) قال تعالى «إن الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدوا إما يدعوه حزبه ليكونوا من أصحاب السعير» (فاطر: ٦). وقال تعالى مخبراً عن إبليس لمنه الله «لآفَدَنَّهُمْ وَمَطَّلَّهُمْ فَمَمْلَأْتُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ» (الأعراف: ١٦) وقال تعالى «أَتَرَأَيْتَنَا أَنَّا نَسْلَكُ الشَّيْطَانَ هَذِهِ الْكَفِيرَيْنَ تَوْزِعُهُمْ زَ» (مريم: ٨٣). وآخر البخاري في صحيحه: ج: ٥ ص: ٢٣٦، «قال ابن عيينة توزعهم أراها تزعجهم إلى الماصي إزعاجاً».



وتأمل كيف جاء بناء الوسوس (١) مكرراً لتكريره (٢) الوسوسه الواحدة مراراً حتى يعزم عليها العبد.

وجاء بناء الخناس على وزن (الفَعَال) الذي يتكرر منه نوع الفعل، لأنَّه كلما ذكر الله انخنس فإذا غفل العبد عاوده (٣) بالوسوسه، فجاء بناء اللفظين مطابقاً لمعنىهما.

وقوله «**الَّذِي يُوَسُّوْشُ فِي صُدُورِ النَّاسِ**» صفة ثالثة للشيطان، ذكر وسوسه أولاً، ثم ذكر محلها ثانياً، وانها في صدور الناس (٤). وقد جعل الله للشيطان دخولاً في جوف العبد ونفوذاً إلى قلبه وصدره فهو يجري منه مجرى الدم (٥)، وقد وكل بالعبد فلا يفارقه إلى الممات (٦).

(١) أي مكرراً من الواو والسين وانظر ما جاء هامش ص ٢٨.

(٢) في المخطوطة (لتكرره) وصححته من تفسير المؤذنين لابن القيم.

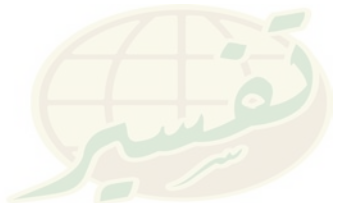
(٣) في المخطوطة (عاد) وأثبتت ما في تفسير المؤذنين لابن القيم.

(٤) ذكر المصنف قبل أن «الوسوس والخناس وصفان لم يوصف عذوف» ثم قال هنا عن هذه الآية «صفة ثالثة للشيطان» فتكون الصفات هي (الوسوس) (الخناس) (الذى يوُسُّوْشُ في صدور الناس)، ويظهر أن قوله (ثم ذكر محلها ثانياً) غير صحيح لأنَّ الصفة الثانية هي (الخناس) وليس فيها ذكر للمحل وإنما هو وصف للصفة الثالثة وهي (في صدور الناس). ولعله لهذا السبب لم يذكر في المخطوطة كلمة (ثالثاً) التي وردت في تفسير ابن القيم هكذا: (وانها في صدور الناس ثالثاً) ص ١٠٦ ويظهر لي أنَّ العبارة غير صحيحة في المخطوطة وفي تفسير ابن القيم المطبوع وافه أعلم.

(٥) وفي الصحيح «إنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنْ أَبْنَاءِ آدَمَ مَجْرِيَ الدَّمِ» رواه البخاري ج: ٨ ص: ١١٤، ورواه مسلم ج: ٤ ص: ١٧١٢.

(٦) عقد الإمام الغزالى في كتابه «الإحياء» بباب في بيان أنَّ الوسوس هل يتصور أن ينقطع بالكلية عند الذكر أم لا؟ ج: ٣ ص: ٤٣، وذكر فيه خمسة أقوال للعلماء ثم قال «وبالجملة فالخلاص من الشيطان في لحظة أو ساعة غير بعيد ولكنَّ الخلاص منه عمراً طويلاً بعيد جداً وحال في الوجود فالدنيا باب عظيم لوسوسه الشيطان وليس له باب واحد بل أبواب كثيرة.

قال حكيم من الحكماء: «الشيطان يأتي ابن آدم من قبل العاصي فإن امتنع أتاه من وجه =



ومن وسالته: أنه يشغل القلب بحديثه حتى ينسيه ما يريد أن يفعله، وهذا يضاف للنسيان إليه<sup>(١)</sup> كما قال تعالى عن صاحب موسى «فإن نسيت الحوت وما<sup>(٢)</sup> أنسانيه إلا الشيطان»<sup>(٣)</sup>.

وتأمل حكمة القرآن وجلالته كيف أوقع الاستعاذه من شر الشيطان الموصوف بأنه (الوسواس إلى آخر السورة) ولم يقل من شر وسالته<sup>(٤)</sup> ل tumult الاستعاذه جميع شره، فإن قوله (من شر الوسوس)<sup>(٥)</sup> يعم كل شره<sup>(٦)</sup>، وصفه باعظم صفاته وأشدتها شرا وهي الوسوسه التي هي مبادئ الارادة<sup>(٧)</sup> فإن القلب يكون فارغا من الشر فيوسوس إليه، ويخطر

= النصيحة حتى يلقاها في بدعة، فإن أبي أمره بالتحرج والشدة حتى يحرم ما ليس بحرام، فإن أبي شكوكه في وضوئه وصلاته حتى يخرجه عن العلم، فإن أبي خفف عليه أعمال البر حتى يراه الناس صابرا عفيا فتتبلئ قلوبهم إليه فيعجب بنفسه وبه يهلكه، وعند ذلك يشتد الحاحه فإنها آخر درجة و يعلم أنه لو جاوزها أفلت منه إلى الجنة» أهـ. إحياء علوم الدين: للغزالى ج: ٤ ص: ٣٤ باختصار.

(١) من باب إضافة الشيء إلى سببه كما قال ابن القيم في تفسيره ص: ١٠٧.

(٢) في المخطوطة خطأ في كتابة الآية فجاءت فيها أني نسيت الحوت وأما انسانيه.

(٣) سورة الكهف من الآية: ٦٣.

(٤) أي تأمل كيف قال (من شر الوسوس) ولم يقل من شر وسوسه الشيطان.

(٥) في المخطوطة (الوسوس) وأثبتت ما في تفسير ابن القيم.

(٦) وذلك أن الوسوسه بعض عمل الشيطان فلو استعاذه من شر وسنته وكانت استعاذه من الوسوسه فحسب وإذا استعاذه من شر الوسوس كانت استعاذه من الوسوسه ومن سائر أعمال الشيطان وسيأتي ذكر بعض هذه الأعمال.

(٧) للوسوسه في النفس مراتب:

الأول: الماجس وهو ما يلقى فيها ولا يؤخذ به.

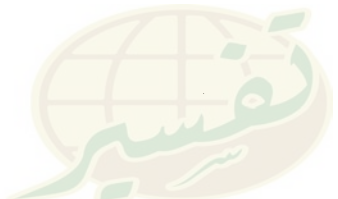
الثانية: المخاطر: وهو ما يجرى فيها وهو مرفوع أيضا.

الثالثة: حديث النفس وهو تردده أن يفعل أو لا يفعل وهو مرفوع أيضا.

الرابعة: المم وهو قصد الفعل وهو مرفوع أيضا.

الخامسة: العزم وهو قوة القصد والجذم به قالوا والمحكي عن المحقدين الاخذ به لقوله صل

= الله عليه وسلم «إنه كان حريصا على قتل صاحبه» متفق عليه.



الذنب بباله، فيصوّره لنفسه ويشهيه فيصير شهوة، ويزينها ويحسّنها له، فتصير إرادة، ثم لا يزال يمثل<sup>(١)</sup> ويشهى وينسى ضررها ويطوى عنه سوء عاقبتها فلا يرى إلا التذاذه بالمعصية فقط وينسى ما وراء ذلك، فتصير الإرادة عزيمة جازمة<sup>(٢)</sup> فيشتد الحرص من القلب، فلا يزال الشيطان بالعبد يقوده إلى الذنب<sup>(٣)</sup> وينظم شمل الإجتماع بالطف حيلة وأتم مكيدة. فأصل كل معصية وبلاء إنما هو الوسسة. ولهذا وصفه بها لتكون الاستعادة من شرها أهمل، وإنما فشره غير الوسسة حاصل أيضا.

فمن شره أنه لص سارق لأموال الناس<sup>(٤)</sup> فكل طعام أو شراب لم يذكر اسم الله عليه فله فيه حظ بالسرقة والخطف، وكذلك يبيت في

انظر إيقاظ المواس في بعض أسرار سورة الناس: عبد الله الاهدل ص: ٤١.

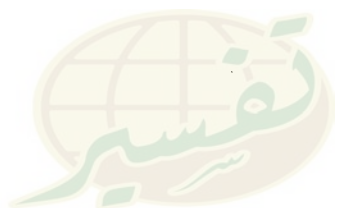
وقال الغزالي «وهذا المم قد يكون له مبدأ ضعيف ولكن إذا أصفي القلب إلى الخاطر الأول حتى طالت مجادبته للنفس تأكّد هذا المم وصار إرادة مجزومة فإذا انجزمت الإرادة فربما يندم بعد الجزم فيترك العمل وربما يغفل بعارض فلا يعمل به ولا يلتفت إليه وربما يعوقه عائق فيتعذر عليه العمل» إحياء علوم الدين: الغزالي: ج: ٣ ص: ٤١.

(١) في تفسير ابن القيم (يمثل له).

(٢) في المخطوطة (تفسير الإدراة جازمة) وأثبتت ما في تفسير ابن القيم.

(٣) كما قال تعالى «أَلَرَّبُ أَنَّا أَرَسْلَنَا إِلَيْكُمْ بَشِّرَيْنَا تُرْقِمُمَا» (مريم: ٨٣). أي تزعجهم إلى المعاصي إزعاجاً كما نقلنا إنفاق ابن عبيه (البخاري ج: ٥ ص: ٢٣٦).

(٤) كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: وكلني رسول الله صلى الله عليه وسلم بحفظ زكاة رمضان فأثاني آت فجعل يحشون الطعام فأخذته فقلت لا رفعتك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقصص الحديث فقال: إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي. لذا يزال معك من الله حافظ ولا يقربك شيطان حتى تصفع. وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «صدقك وهو كذوب ذلك الشيطان» رواه البخاري ج: ٨ ص: ١٠٤، وانظر الحديث بتمامه ج: ٣ ص: ٦٣-٦٤.



البيت الذى لم يذكر فيه اسم الله<sup>(١)</sup> فـيأكل طعام الإنسان بغير إذنهم، ويبت في بيوتهم بغير أمرهم، ويدل على عوراتهم فـيأمر العبد بالمعصية، ثم يلقي في قلوب أعدائهم<sup>(٢)</sup> يقظة ومناما أنه فعل كذا وكذا<sup>(٣)</sup>.

ومن هذا إن العبد يفعل الذنب لا يطلع عليه أحد من الناس<sup>(٤)</sup> فيصبح والناس يتحدثون به، وما ذاك إلا أن الشيطان يجهد في كشف ستره وفضحه<sup>(٥)</sup> فيفتر العبد، ويقول: هذا ذنب لم يره إلا الله، ولم يشعر بأن عدوه ساع في إذاعته. وقل من يتغطى من الناس بهذه الدقيقة. ومن شره أنه يعقد على رأس العبد إذا نام عقدة<sup>(٦)</sup> تمنعه من اليقظة كما في صحيح البخاري<sup>(٧)</sup>: «يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم إذا

(١) ويدل على هذا حديث حذيفة رضي الله عنه وفيه: «.. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الشيطان يستحل الطعام أن لا يذكر اسم الله عليه» رواه مسلم ج: ٢ ص: ١٥٩٧، وحديث جابر بن عبد الله رضي الله عنه أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «إذا دخل الرجل بيته، فذكر الله عند دخوله، وعند طعامه، قال الشيطان: لا مبيت لكم ولا عشاء».

وإذا دخل فلم يذكر الله عند دخوله قال الشيطان: أدركتم المبيت وإذا لم يذكر الله عند طعامه، قال: أدركتم المبيت والعشاء» رواه مسلم ج: ٣ ص: ١٥٩٨.

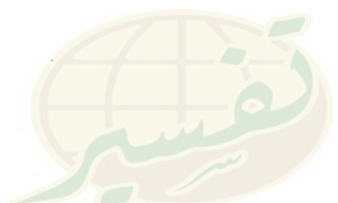
(٢) في تفسير الموعذتين لابن القيم (في قلوب الناس).

(٣) قال الشعراوي وهو يعدد دسائس الشيطان «ومن دسائسه أنه يأتي العبد بتور يكشف به معاصي العباد ويهتك به أستارهم ويظهر به عوراتهم فيظن ذلك المكافئ أنه على درجة عظيمة وإنما ذلك لأن الشيطان صار سمعه وبصره فيجب على ذلك المكافئ المبادرة إلى التوبة ولا هلك»، إيقاظ الحواس الأهدل: ص: ٤٣.

(٤) في المخطوطة (لا يطلع عليه إلا الله أحدا من الناس) وثبتت ما في تفسير ابن القيم. وذلك أن الإنسان إذا اكتشف أمر معصيته قد يتأسى من استعادة سمعته الحسنة بين الناس فيتمادي ويصعب عليه الرجوع، بخلاف إذا استر معصيته ولم يطلع عليها أحد من الناس فيبدو له باب التوبة قريباً وكأن شيئاً لم يكن فتسهل عودته واستقامته.

(٥) كذا في المخطوطة والصواب (عقدا) كما يدل عليه الحديث.

(٦) وفي صحيح مسلم كما سيأتي.



هونام ثلاث عقد..» الحديث<sup>(١)</sup>.

ومن شره أنه يبول في أذن العبد حتى ينام إلى الصباح<sup>(٢)</sup>.  
ومن شره أنه قعد لابن آدم بطرق الخير كلها فما من طريق من طرق  
الخير إلا والشيطان مرصد عليه يمنعه أن يسلكه<sup>(٣)</sup>، فإن خالفه وسلكه  
ثبطه وعوقه. فإن عمله وفرغ منه سعى فيما يبطله<sup>(٤)</sup>.  
ويكفي من شره أنه أقسم ليأتينهم من بين أيديهم، ومن خلفهم، وعن  
أيامهم، وعن شمائلهم.

فإذا كان هذا شأنه وهنته في الشر فلا خلاص منه إلا بمعونة الله  
وتأييده<sup>(٥)</sup> ولا يمكن حصر أجناس شره، فضلاً عن آحادها، إذ كل شر في

---

(١) وبقية الحديث: «يضرب كل عقدة عليك ليل طوبل فارقد فإن استيقظ فذكر الله انحلت عقده فإن توضاً انحلت عقده فإن صل انحلت عقدة فأصبح نشيطاً طيب النفس، ولا أصبح خبيث النفس كسلان» صحيح البخاري ج: ٤٢ ص: ٤٦ صحيح مسلم ج: ١ ص: ٥٣٨.

(٢) كما روى البخاري ومسلم ذكر عند رسول الله صل الله عليه وسلم رجل نام ليلة حتى أصبح قال: «ذاك رجل بالشيطان في أذنيه، أو قال في أذنه» رواه البخاري ج: ٤٧، ورواه مسلم ج: ١ ص: ٥٣٧، واللفظ له.

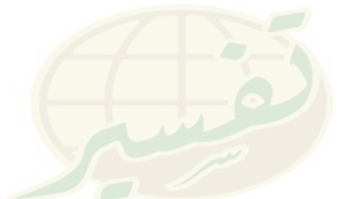
(٣) كما قال تعالى حكاية لقول إبليس لمنه الله «قَالَ مِنْ أَعْبَرَتِنِي لَأَقْدِدَنِّي مِنْ طَكَ الْمُسْتَقْبَلِ مِنْ آتِيَتِهِ مِنْ آتَيْتُهُمْ وَمِنْ خَلَقْتُهُمْ وَمِنْ أَبْتَثَتُهُمْ وَمِنْ أَبْعَدَتُهُمْ مِنْ نِكِيرَتِهِ» الأعراف: ١٦-١٧.

(٤) وبهذا يكون عمل الشيطان على ثلاث مراحل:  
الاول: أن يمنعه عن فعل الخير والعمل الصالح.

الثانية: إن عصاه وسلك طريق الخير بجهة غيره عن الاستمرار فيه والمداومة عليه.

الثالثة: إن لم يستطع سعيه في جره إلى أمور تبطل ما فعله من خير من نحو المثل في الصدقة «يَأَيُّهَا الَّذِينَ أَتَسْأَلُ أَتَبْيَلُوا صَدَقَتِكُمْ بِالْأَمْنِ وَالْأَذَى» (البقرة: ٢٦٤).

(٥) قال بعضهم «إن التدبر في دفع الشيطان الاستعاذه بالله سبحانه وتعال لا غير فإن الشيطان كلب سلطه الله سبحانه عليك فإن اشتغلت بمحاربته ومعالجته تعبت وضاع عليك وقتك وربما يظفر بك فيمعركتك أو يجرحك فالرجوع إلى رب الكلب ليصرفه عنك أولى» منهاج العابدين: للغزالى: ص ٦٠.



العالم فهو السبب فيه، ولكن ينحصر شره في ستة<sup>(١)</sup> أجناس.  
(الشر الأول) الكفر والشرك ومعاداة الله ورسوله:

فإذا ظفر بذلك من ابن آدم<sup>(٢)</sup> استراح<sup>(٣)</sup> . وهو أول ما يريده من العبد، فإن يئس منه من ذلك، وكان من سبق له الإسلام في بطن أمه<sup>(٤)</sup> نقله إلى (المربة الثانية) من الشر وهي: البدعة.

وهي أحب إليه من الفسق والمعاصي لأن ضررها متعد(٥) وهو ذنب لا يتاب منه(٦) وهي مخالفة لدعوة الرسل. ودعاء إلى خلاف ما جاءوا به فإذا نال منه البدعة وجعله من أهلها، صار نائبا له داعيا من دعاته، وإن عجز عن هذه المرتبة نقله إلى (المرتبة الثالثة) وهي الكبائر(٧) على

(١) في المخطوطة (أربعة) ولكن ذكر ستة كابن القيم في تفسيره.

(٢) في المخطوطة (بابن: آدم) وأثبتت ما في تفسير المعوذتين: لابن القيم.

(٢) وذلك أن الشرك أعظم ذنب عصي الله تعالى به «إِنَّ اللَّهَ لَا يَتَغَيِّرُ إِنْ يَتَغَيِّرُ إِنْ يَوْمَ تَغَيِّرُ مَا بِالْأَرْضِ فَإِنَّ اللَّهَ لَذِكْرُهُ أَكْبَرُ» (النّساء: ٤٨).

(٤) لعله يزيد من ولدوا في ديار الإسلام ولم يعرفوا الشرك.

لقوله عليه الصلاة والسلام «من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجراها وأجر من عمل بها بعده، من غير أن ينقص من أجورهم شيء». ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده، من غير أن ينقص من أوزارهم شيء» صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٧٠٥، وقال ابن القيم رحمه الله تعالى معللاً ذلك «لأن ضررها في نفس الدين وهو ضرر متعدد» ص: ١١٢، تفسير المودعتين.

وذلك من وجهين: (٦)

وَمَنْ وَبَهْرَهُ،  
الْأَوْلَى لِأَنَّ الْبَدْعَةَ — كَمَا قَالَ ابْنُ الْقَيْمَ — «ضَرَرَهَا فِي الدِّينِ وَهُوَ مَتَّعٌ» وَعَلَيْهِ إِثْمَانُهَا  
وَإِثْمَانُ مَنْ عَمِلَ بِهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَتَوْبَتْهُ عَنْ عَمَلِهِ هُوَ بَدْعَتُهُ لَا عَنِ الْبَدْعَةِ نَفْسَهَا لَأَنَّهَا  
خَرَجَتْ مِنْ يَدِهِ بَعْلَمِ النَّاسِ بِهَا وَأَخْدَمَهُمْ بِهَا وَهَذَا عَمَلٌ يَوْمَ يَوْمَهُ، وَيَقِنَّ تَحْتَ الْمَشِيشَةِ.  
الثَّانِي: لِأَنَّ صَاحِبَ الْبَدْعَةِ يَعْتَقِدُ أَنَّ بَدْعَتَهُ طَاعَةُ اللَّهِ وَلَيْسَ بِذَنْبٍ تَطْلُبُ التَّوْبَةَ مِنْهُ فَلَا  
يَرِدُ مَلْتَزِمًا لَهَا لَا يَتُوبُ عَنْهَا وَهَذَا مَا يَظْهُرُ لِي مِنْ كُونِهَا لَا يَتَابُ مِنْهَا وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

(٧) اختلاف العلماء في تعريف الكبيرة:

فتىاً؛ ما اتفقت الشرائع على تحرمه.

وقتكم: ما يتربى عليها حمد، أو توعد عليها بالنار، أو اللعنة، أو الفضب وهذا أمثل الأقوال.

انزل شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العزج: ٢ ص: ٥٢٥.

اختلاف أنواعها. فهو أشد حرصا على أن يوقعه فيها، ولا سيما إن كان عالماً متبوعاً فهو حريص على ذلك لينفر الناس منه<sup>(١)</sup> ثم يشيع من ذنوبه<sup>(٢)</sup> في الناس<sup>(٣)</sup> ويستنيب منهم من يشيعها تقرباً<sup>(٤)</sup> – بزعمه – إلى الله – وهو نائب إبليس ولا يشعر فإن الذين يحبون أن تشييع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب أليم<sup>(٥)</sup> هذا إذا أحبوا إشاعتها فكيف إذا تولوا هم إشاعتها، فإن عجز عن هذه المرتبة نقله إلى (المرتبة الرابعة)

(١) في تفسير المعوذتين لابن القيم (عنه).

(٢) وعند ابن القيم (ثم يشيع ذنبه).

(٣) وقد ورد في الحديث مثال على إشاعة الشيطان للذنوب العلماء والرهبان ومن ذلك حديث «كان راهب في بني اسرائيل أراده الشيطان فاعيده فعمد الشيطان إلى جارية فخفقها وألقى في قلوب أهلها أن دواعها عند الراهب فاتوا بها إليه فأبى أن يقبلها فلم يزدالها حتى قبلها فلما كانت عنده ليغسلها أتاه الشيطان فزير له مقاربتها ولم يزل به حتى واقعها فحملت منه فوسوس إليه وقال: الآن تفتقض يأتك أهلها فاقتلها فإن سأوك فقل ماتت، فقتلها ودفنتها فأتى الشيطان أهلها فوسوس إليهم وألقى في قلوبهم أنه أحبها ثم قتلها ودفنتها، فأتاه أهلها فسألوه عنها فقال ماتت فأخذوه ليقتلوه بها فأتاه الشيطان فقال أنا الذي خفقتها وأنا الذي أقيمت في قلوب أهلها فأطعنت نجح وأخلصك منهم قال: بماذا؟ قال اسجد لي سجدين فسجد له الشيطان إني بريء منك، فهو الذي قال الله تعالى فيه «كَتَلَ الشَّيَاطِينَ إِذَا كَالَ لِلْأَسْنَادِ أَكْتَمَ لَنَّكَرَ كَالَ إِذْ أَرَى بَرِيئاً مِنْكَ» (الحشر: ١٦).

قال العراقي في المغني عن حل الأسفار عن هذا الحديث «رواه ابن أبي الدنيا في مكاید الشیطان، وابن مردويه في تفسیره مرسلاً» المغني عن حل الأسفار ضمن الإحياء ج: ٣ ص: ٣٢، وروى الحاکم نحوه في مستدرکه موقعاً على علي بن أبي طالب رضي الله عنه وقال صحيح الإسناد ولم يخرجاه وافقه الذهبي، المستدرک ج: ٢ ص: ٤٨٥.

(٤) وما أكثر الذين يخوضون في أعراض العلماء في مجالس العامة وهم يحسبون أنهم يمحضون صنعاً.

(٥) كما قال تعالى «إِنَّ الَّذِينَ يَجْهَشُونَ أَنْ تُشَيَّعَ الْفَحْشَةُ فِي الْأَرْضِ مَا أَتَوْلَمْتُمْ عَذَابَ أَلِيمٍ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَشَدُ لَا تَقْتَلُونَ» (النور: ١٩).



وهي الصغار(١) التي إذ اجتمعت فرماً أهلكت صاحبها، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم «إياكم ومحقرات الذنوب فإن مثل ذلك مثل قوم نزلوا بفلاة من الأرض» وذكر حديثاً(٢) معناه أن كل واحد منهم جاء بعد حطب حتى أودوا ناراً عظيمة فطبوخوا.

ولا يزال يسهل عليه أمر الصغار حتى يستهين بها، فيكون صاحب الكبيرة الخائف(٣) أحسن حالاً منه، فإن أعجزه العبد من هذه المرتبة نقله إلى: (المرتبة الخامسة) وهي: انشغاله بالمباحات التي لا ثواب فيها ولا عقاب بل عاقبتها فوات الشواب الذي ضاع عليه باشتغاله بها، فإن أعجزه العبد من هذه المرتبة، وكان حافظاً لوقته شحيحاً به، يعلم أنه مقدار أنفاسه وانقطاعها وما يقابلها من النعيم والعذاب(٤) نقله إلى:

(١) اختلف العلماء رحمهم الله تعالى في تعريف الصغار:

فقيل: كل ذنب لم يختم بعلمه أو غضبه أو نار.

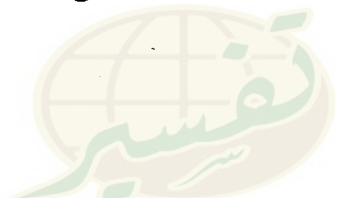
وقيل: الصغير ما ليس فيها حد في الدنيا ولا وعد في الآخرة والمراد بالوعيد المخاص بالنار أو اللعنة أو الغضب وهذا هو المأثور عن السلف كابن عباس وابن عبيدة وابن حنبل وغيرهم. انظر شرح الطحاوية ج: ٢ ص: ٥٢٥، ٥٢٦.

(٢) وهو حديث سهل بن سعد رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إياكم ومحقرات الذنوب كقوم نزلوا في بطن واد فجاء ذا بعد و جاءه ذا بعد حتى انضجوا خبرتهم وان محقرات الذنوب متى يؤخذ بها صاحبها تهلكه» رواه الإمام أحمد في مسنده ج: ٣ ص: ٣٣١.

(٣) عند ابن القيم (الخائف منها).

(٤) وغفل كثيرون من الناس عن هذا المعنى وجهلت طائفة أن الوقت يجب أن يصرفه المؤمن كله في عبادة لا يصرف شيئاً منه لغيرها وقد يستشكل بعض الناس ذلك ويزولاللبس إذا علموا أن نوم المؤمن عبادة وسهره عبادة، وأكله عبادة وصيامه عبادة، وعمله عبادة وراحته عبادة، وحتى اتيانه أهله عبادة، فلا عجب أن يكون وقت المؤمن كله وحياته كلها عبادة لله تعالى، ولهذا يسأل الإنسان عن عمره فيما أفاءه وعن شبابه فيما أبلاه كيف لا وقد أخبر الله سبحانه أنه ما خلقنا إلا لعبادته فقال عز شأنه «وَمَا خلَقْتُ الْجِنَّةَ وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ» (الذاريات: ٥٦).

(فإن قلت): فكيف يصرف المؤمن وقته في المباحات إذا كان كل أمره حير؟ (قلت) بنسيانه أو تركه نية العمل الصالح في خلاص النية تصبح العادات عبادات وبفساد النية تصبح العادات عادات.



(المرتبة السادسة) وهي أن يشغله بالعمل المفضول عما هو أفضل منه ليغدوه ثواب العمل الفاضل فيأمره بفعل الخير المفضول ويحضره عليه إذا تضمن ترك ما هو أفضل منه، وقل من يتتبه لهذا من الناس فإنه إذ رأى فيه داعياً قوياً إلى نوع من الطاعة فإنه لا يكاد<sup>(١)</sup> يقول هذا الداعي من الشيطان فإن الشيطان لا يأمر بخير، ويرى أن هذا خير<sup>(٢)</sup> ولم يعلم أن الشيطان يأمره بسبعين باباً من أبواب الخير، إما ليتوصل بها إلى باب واحد من الشر، وإنما ليغدوه بها خيراً أعظم من تلك السبعين باباً، وأجل، وأفضل.

وهذا لا يتوصل إلى معرفته إلا بنور من الله يقذفه في قلب العبد يكون سببه تجريد متابعة الرسول، وشدة عنایته براتب الأعمال عند الله، وأحبها إليه، وأنفعها للعبد، وأعمها نصيحة الله، ولرسوله ولكتابه، ولعباده المؤمنين، خاصتهم وعامتهم، وأكثر الخلق محظوظون عن ذلك لا يخطر بقلوبهم<sup>(٣)</sup>.

فإذا أعجزه العبد من هذه المراتب الست<sup>(٤)</sup> سلط عليه حزبه<sup>(٥)</sup> من

(١) أي يستبعد أن يكون هذا من وسوسات الشيطان لجهله أن الشيطان قد يأمر بخير لغدوه خيراً أعظم منه فضلاً.

(٢) في المخطوطة (خيراً) وصححه من تفسير الموزعتين لابن القيم.

(٣) في المخطوطة (محظوظون، ذلك لا يخطر بقلوبهم).

(٤) في المخطوطة (هذه المراتب) ولم يذكر عددها وأثبتت ما في تفسير الموزعتين لابن القيم، وقد مررتنا في هامش سابق أن الشيخ حصرها بأربع مراتب ولكنه ذكر ستة.

(٥) بل قد يسلط عليه الشيطان من ليسوا من حزبه من فيهم صلاح فيدخل عليهم من باب الوسوسه بتبرئة الذمة فيقعنون في أعراض المسلمين والعلماء ويشعنون عليهم أخطاءهم وهفواتهم، ويرون أن ذمتهم لا تبرأ حتى يعلموا ذلك للناس، بل قد يقع ذلك من بعض علماء المسلمين فيدخل عليهم الشيطان من باب الحسد والغيرة، فينکرون على من فاقهم علماً وصلاحاً واستقامة وإن كانوا يعلمون صدقه، بل قد يكفرون بهم ويلصقون بهم وبدعوتهم الأباطيل ومن أشهر الأمثلة على ذلك ما جرى على ابن تيمية رحمه الله تعالى من =

الأنس والجبن بأنواع الأذى، والتكفير، والتبديع، والتحذير منه ليشوش عليه قلبه، وليمنع الناس من الانتفاع به.

فحينئذ يلبس المؤمن لأمة<sup>(١)</sup> الحرب<sup>(٢)</sup> ولا يضعها عنه، إلى الموت وممتي وضعها أسر وأصياب<sup>(٣)</sup> فلا يزال في جهاد حتى يلقى الله.

فتأمل هذا الفصل وتدبره، واجعله ميزانك، تزن به نفسك، وتزن به الناس<sup>(٤)</sup> والله المستعان.

وتتأمل السر في قوله تعالى: «يُؤْسِرُونَ فِي صُدُورِ الْمُتَّائِسِ» ولم يقل قلوبهم، والصدر هو ساحة القلب، وهو بمنزلة الدهلizia وبيته، فمنه تدخل<sup>(٥)</sup> الواردات إليه فتجمعت في الصدر ثم تلتج في القلب، ومن القلب تخرج<sup>(٦)</sup> الأُوامر، والإرادات إلى الصدر، ثم تتفرق على الجنود<sup>(٧)</sup>.

---

= بعض علماء عصره وما جرى للشيخ محمد بن عبد الوهاب من بعض علماء عصره و موقفهم من دعوته ومحاربتها وتشويبها.

(١) الأمة: الدرع. لسان العرب ج: ١٢ ص: ٥٣٢.

(٢) يشير إلى أن المؤمن ينبغي أن يكون على استعداد دائم لمحاربة الشيطان الذي لا يكل ولا يمل من الكيد للمؤمنين، ولا يظن المؤمن إنه إذا أغلق أبواب قلبه عن الشيطان فقد استراح وأمن من كيده فهو أن عجز عن الكيد للمؤمن عن طريق الوسوسه إلى قلبه، ولج إلى قلوب غيره ووسوس إليهم بزياداته والكيد له ومحاربته فينفي على المؤمن أن يكون في جهاد دائم واستعداد لا ينقطع وحذر شديد من كيد الشيطان ومكره.

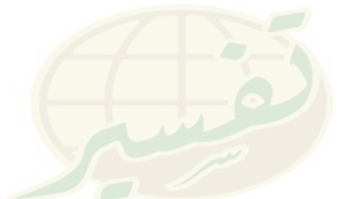
(٣) في تفسير المعوذتين لابن القيم (أسر أو أصياب).

(٤) في تفسير المعوذتين لابن القيم (تزن به الناس وتزن به الأعمال) وليس فيه تزن به نفسك.

(٥) في المخطوطة (يدخل).

(٦) في المخطوطة (يخرج).

(٧) وفي إيشار الصدور على القلوب نكتة أخرى وهي المبالغة في نعت الوسوسة أنها تملأ الصدور التي هي بيت القلب فيتملأ بها القلب ويضيق بها الصدر حرجا، وفي الآية عبارة مجاز مرسل بإطلاق اسم محل على الحال (انظر إيقاظ الحواس في بعض أسرار سورة الناس: عبد الله الاهدل: ص ٢٣-٢٤).



ومن فهم هذا فهم قوله تعالى «وليبيتى الله ما في صدوركم وليمحص ما في قلوبكم»<sup>(١)</sup> فالشيطان يدخل إلى ساحة القلب وبيته ويلقى ما يريد إلقاءه إلى القلب.

فهو موسوس<sup>(٢)</sup> في الصدر وسوسه<sup>(٣)</sup> واصلة إلى القلب<sup>(٤)</sup>، وهذا قال تعالى «فَوَسَسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَنُ»<sup>(٥)</sup> ولم يقل: فيه، لأن المعنى انه القى إليه ذلك واوصله إليه فدخل في قلبه<sup>(٦)</sup>.  
وقوله تعالى: «مِنَ الْجِنَّةِ وَأَنْكَارِ»<sup>(٧)</sup>.

اختلف الناس في هذا الجار والجرور، وبم يتعلق<sup>(٨)</sup> فقال الفراء<sup>(٩)</sup> وجاءه: «هو بيان للناس الموسوس في صدورهم»<sup>(١٠)</sup> أي أن

(١) سورة آل عمران: الآية: ١٥٤.

(٢) في المخطوطة (فهوسوس) وهو خطأ فصححه.

(٣) عند ابن القيم في تفسير الموعظتين (وسوساته).

(٤) قال الغزالى في تصوير وسوسه الشيطان في القلب «إعلم أن مثال القلب مثال حصن والشيطان عدو ي يريد أن يدخل الحصن فيملكه و يستولى عليه ولا يقدر على حفظ الحصن من العدو إلا بحراسة أبواب الحصن ومداخله ومواضع ثلمه» ثم بين الأبواب التي يدخل منها الشيطان إلى القلب، الفضب والشهوة والحسد والحسد والحسد والشيع من الطعام والدرارم والدناير والبخل وخشية الفقر والتعصب للمذاهب والأهواء وسوء الظن وشرح كل منها شرحا وافيا (انظر إحياء علوم الدين للغزالى ج: ٣ ص: ٣٢-٣٧).

(٥) سورة طه: من الآية: ١٢٠.

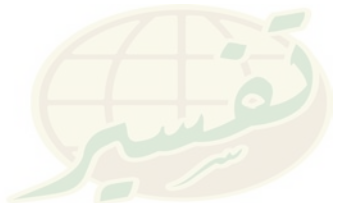
(٦) فالموسسة في الصدر و منه إلى القلب.

(٧) في المخطوطة (من الناس) وهو سبق قلم.

(٨) عند ابن القيم في تفسيره (بم يتعلق).

(٩) هو أبو زكريا يحيى بن زياد الفراء ولد بالكوفة سنة ١٤٤، ونشأ بها وتربي على شيوخها، أشهر تلاميذه الكسائي وأعلم الكوفيين بال نحو من بعده وكان يقال: الفراء أمير المؤمنين في التحوزي في سنة ٢٠٧ (انظر نزهة الالاء: لأبي البركات الأنباري ص: ٨١-٨٤).

(١٠) وعبارة الفراء فالناس ها هنا قد وقعت على الجنة وعلى الناس كقولك: يوسوس في صدور الناس: جنتهم وناسهم ثم استشهد لذلك (انظر معاني القرآن: للفراء ج: ٣ ص: ٣٠٢).



الموسوس في صدورهم قسمان: إنس وجن، فالموسوس يosoس للجني كما يosoس للإنسى، وهذا القول ضعيف جداً لوجوه منها<sup>(١)</sup>:

أنه لم يقم دليل على أن الجنى يosoس في صدر الجنى ويدخل فيه كما يدخل في الإنسى.

(والناس)<sup>(٢)</sup> اسم لبني آدم، فلا يدخل الجن في مسامهم<sup>(٣)</sup>.

والصواب القول الثاني وهو: أن قوله (من الجنة والناس) بيان للذى يosoس، وأنهم نوعان، إنس، وجن، فالجنى يosoس في صدر الإنسى، والإنسى يosoس إلى الإنسى<sup>(٤)</sup><sup>(٥)</sup>.

(١) ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى في تفسيره هنا أربعة وجوه وتوسيع في بيانها، ولم يذكر الشيخ هنا إلا وجهين.

(٢) هذا هو الوجه الثاني.

(٣) في هذه المسألة خلاف ومن يرى صحة تسمية الجن بالناس الإمام الطبرى رحمه الله تعالى في تفسيره حيث قال: «فإن قال قائل فالجن ناس..؟ قيل قد سماهم الله في هذا الموضع ناساً كما سماهم في موضع آخر رجالاً فقال (وإنه كان رجال من الإنس يعودون ب الرجال من الجن) فجعل الجن رجالاً، وكذلك جعل منهم ناساً وقد ذكر عن بعض العرب أنه قال وهو يتحدث إذا جاء قوم من الجن فوقفوا فقيل من أنت؟ فقالوا: ناس من الجن. فجعل منهم ناساً فكذلك ما في التنزيل بعد ذلك» تفسير الطبرى ج: ٣٠ ص: ٢٢٩.

(٤) عند ابن القيم (في صدور الانس).

(٥) هذان قولان من أقوال كثيرة للنحوين في قوله تعالى (من الجنة والناس) ذكر ابن عادل رحمه الله تعالى في تفسيره جلة منها سأعرضها بإنجاز شديد خشية الإطالة: (أحدها) أنه بدل من شر باءادة العامل أي من شر الجنـة.

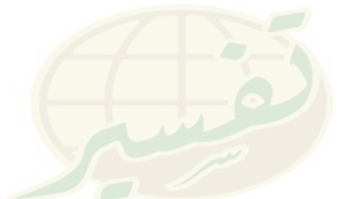
(الثاني) أنه بدل من ذي الوسوس لأن الموسوس من الجن والنـاس.

(الثالث) أنه حال من الضمير في يosoس حال كونه من الجنـيين.

(الرابع) أنه بدل من الناس وجعل (من) بيانه وأطلق على الجن اسم الناس لأنهم متـحرـكون في إرادتهم.

(الخامس) أنه بيان للذى يosoس على أن الشيطـان ضـربـان جـنـى وـإـنـسـى.

(السادس) أنه يتعلـق بـيوـسـوس (من) لابـتدـاءـ الغـاـيـةـ اي يosoس في صدورهم من جهة الجن والإنس.



فالموسوس نوعان: إنس، وجن.

فإن الوسوسة هي: الإلقاء الخفي في القلب<sup>(١)</sup> وهذا مشترك بين الجن والإنس. وإن كان إلقاء الإنساني ووسوسته إنما هي بواسطة الأذن، والجن لا يحتاج إلى الواسطة لأنه يدخل في ابن آدم ويجري منه مجرى الدم<sup>(٢)</sup> على أن الجنى قد يتمثل ويسوس إليه في أذنه كالإنساني كما في البخاري<sup>(٣)</sup> عن عائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم – أنه قال: «إن الملائكة تحدث<sup>(٤)</sup> في العنان – والعنان الفعام – بالأمر يكون في الأرض فتسمع الشياطين الكلمة فتقرها<sup>(٥)</sup> في أذن الكاهن، كما

= (السابع) أن والناس عطف على الوسوس أي من شر الوسوس.. والناس ولا يجوز عطفه على الجنة لأن الناس لا يosoون في صدور الناس إنما يoso الجن فلما استحال المعنى حل على العطف على الوسوس.

(الثامن) أن (من الجنة) حال من الناس أي كائنين من القبيلين. أهـ. زاد الكرمانى في غرائب التفسير وعجائب التأويل جـ: ٢ ص: ١٤١٦ قولـ:

(التاسع) أن من الجنة والناس يجوز أن يكون متصلـاً بالناس الأولى (ربـ الناس).

(العاشر) أن (الذى) مبـداً خـبرـه (من الجنة والنـاس).

وزاد السفاقـى قولـ هو القـول:

(الحادي عشر) أن (من) تبعـيـيـه أي كائـنـاً من الجـنةـ والنـاسـ فهوـ في مـوـضـعـ الـحـالـ أيـ ذـلـكـ المـوسـوسـ بـعـضـ الجـنةـ وـبـعـضـ النـاسـ.

(انظر ايقاظ الحواس في بعض اسرار سورة الناس ص: ٣٠-٣٢).

(١) ذكرت تعريف الوسوسة ص: ٣٢.

(٢) كما ورد في الحديث «إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم» صحيح البخاري جـ: ص: ١١٤ وصحـيـحـ مـسـلـمـ جـ: ٤ صـ: ١٧١٢.

(٣) رواه البخاري في صحيحـهـ جـ: ٤ صـ: ٩٤ وليسـ فـيهـ (منـ عـنـ أـنـفـسـهـ).

(٤) في المخلوطـةـ (تـعـدـ).

(٥) قال ابن الأثير: «القر: ترديد الكلام في أذن المخاطب حتى يفهمه».

وقد القارورة: صوتـهاـ إذاـ صـبـ المـاءـ فـيهـ، النـهاـيـةـ فيـ غـرـيـبـ الـحـدـيـثـ جـ: ٤ صـ: ٣٩ـ. وـقـالـ الزـغـشـريـ: «قـرـرتـ الـكـلـامـ فـيـ أـذـنـهـ إـذـاـ وـضـعـتـ فـاكـ عـلـىـ أـذـنـهـ فـأـسـمـعـهـ كـلـامـكـ». القـاـيـقـ فيـ غـرـيـبـ الـحـدـيـثـ جـ: ٣ صـ: ١٧٨ـ.



تقر<sup>(١)</sup> القارورة، فيزيرون معها مائة كذبه من عند أنفسهم»<sup>(٢)</sup>  
 فهذه<sup>(٣)</sup> وسوسه والقاء من الشيطان<sup>(٤)</sup> بواسطة الأذن، ونظير  
 اشتراكهما<sup>(٥)</sup> في هذه الوسوسه<sup>(٦)</sup> اشتراكهما في الوحي الشيطاني، قال  
 تعالى «وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًا شَيْطَنَ إِلَّا إِنِّي وَالْجِنُّ يُوحِي بِعَصْمَهُمْ إِلَى بَعْضِ  
 رُّحْرُقَ الْقَوْلِ عَمَّا رَأَوْا»<sup>(٧)</sup>(٨).

(١) في المخطوطة (فيقرها .. كما يقر).

(٢) ويوضح هذا حديث أبي هريرة رضي الله عنه يقول: أن نبي الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا قضى إليه الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضمانا لقوله كأنه سلسلة على صفوان فإذا فزع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم، قالوا للذي قال الحق وهو العلي الكبير فيسمعها مسترق السمع ومسترق السمع هكذا بعض فوق بعض ووصف سفيان بكفيه فحرّقها وبدد بين أصابعه فيسمع الكلمة فيلقيها إلى من تحته ثم يلقيها الآخر إلى من تحته حتى يلقيها على لسان الساحر أو الكاهن فربما ادرك الشهاب قبل أن يلقيها وربما ألقاها قبل أن يدركه فيكذب معها مائة كذبة، فيقال أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا، كذا وكذا، فَيُصَدِّقُ بِتَلْكَ الْكَلْمَةِ الَّتِي سَمِعْتَ مِنَ السَّمَاءِ» صحيح البخاري ج:٦ ص:

.٢٩-٢٨

(٣) في المخطوطة (فهذه).

(٤) يعني شيطان الجن.

(٥) أي شيطان الجن وشيطان الإنس.

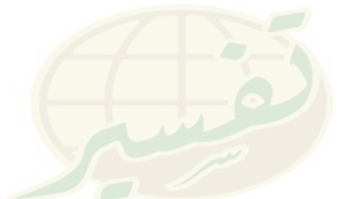
(٦) والمعنى أن شياطين الإنس والجن يشتراكان في الوسوسه بواسطة الأذن ويزيد الشيطان بالوسوسه بدون واسطة الأذن، ويشتركان في أمور أخرى عد منها الوحي الشيطاني.

(٧) سورة الأنعام: الآية: ١١٢.

(٨) من قوله (وهذا القول ضعيف جدا لوجوه منها) إلى هنا رد من المؤلف على أصحاب القول الأول وهو أن (من الجننة والناس) بيان للموسوس في صدورهم، وترجم للقول الثاني وهو أنها بيان للذى يوسوس، وبنى ابن القيم رحمه الله تعالى على هذا الترجيح أن الاستعاذه على القول الأول إنما تكون من شر شياطين الجن فقط، وتكون على القول الثاني من شر شياطين الإنس والجن. انظر تفسير المعدودين ص: ١٢٢.

(٩) ذكر العلماء فرقا لطيفا بين الاستعاذه في سورة الفلق والاستعاذه في سورة الناس وهو أن المستعاذه به في سورة الفلق مذكور بصفة واحدة وهي (رب الفلق) والمستعاذه منه ثلاثة وهي (الغاسق) (والنفاثات) (والحاسد).

وأما المستعاذه به في سورة الناس فمذكور بثلاث صفات وهي (رب الناس) (ملك الناس) =



ونختم الكلام على السورتين<sup>(١)</sup> في ذكر قاعدة نافعة فيما يعتض به العبد من الشيطان ويحترز منه<sup>(٢)</sup>، وذلك عشرة أسباب: <sup>(٣)</sup>.

(أحدها) الاستعاذه بالله من الشيطان الرجيم<sup>(٤)</sup>.

قال تعالى: «وَإِمَاءَنَرَغَنَكَ مِنَ الشَّيْطَنِ نَزَعْ فَأَسْتَعِدْ بِاللَّهِ<sup>(٥)</sup> إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ»<sup>(٦)</sup> والمراد بالسميع ههنا سميع الاجابة لا السمع العام<sup>(٧)</sup>.

= (إله الناس) والمستعاذه منه شر واحد هو (الوسواس).

والفرق بين الموضعين أن الشأن يجب أن يقدر بقدر المطلوب فالمطلوب في السورة الأولى (الفلق) سلامه النفس والبدن، والمطلوب في السورة الثانية سلامه الدين، وهذا تنبئه على أن مضره الدين وإن قلت أعظم من مضر الدين وإن عظمت. انظر التفسير الكبير للرازي ج: ١٩٩ ص: ٣٢.

(١) اي سورة (الفلق) وسورة (الناس) واصل هذا التفسير للسورتين، وقد قمت قبل ذلك بتحقيق تفسير سورة (الفلق) وحدها ونشرتها في مجلة البحوث الاسلامية العدد (٢٧) ثم طبعت بعد ذلك مستقلة.

(٢) للشيطان في قلب ابن آدم حالتان:

١ - حالة استقرار ٢ - حالة اجتياز وخطارات.

فإذا سد الإنسان منافذ الشيطان إلى القلب ومداخله التي أشرت إلى جملة منها قبل ذلك ومنها إتباع الشهوات، والغضب، والحسد، والحرس.. وغير ذلك وقطع عن الشيطان هذا القوت فلا استقرار له فيه وبقيت له حالة الاجتياز والخطارات.

وينتهي من الاجتياز والخطارات ذكر الله تعالى فإذا ذكر الله خنس وإذا غفل وسوس، وذكر المؤلف هنا ما يمنع الحالتين بإذن الله تعالى.

(٣) الأسباب أكثر من ذلك بكثير، وإنما ذكر المؤلف رحمه الله تعالى هنا أهمها وأشهرها وقد ذكر الأستاذ وحيد عبد السلام في كتابه (وقاية الإنسان من الجن والشيطان) ستة وثلاثين حرزا.

(٤) لابن القيم رحمه الله تعالى في كتابه إغاثة اللهفان ج: ١ ص: ١٠٩-١١١ مبحث نفيس في أسرار الاستعاذه والحكمة منها.

(٥) قال الغزالى، «إذا خطر في القلب ذكر شيء انعدم منه ما كان فيه من قبل .. ولا يعالج الشيء إلا بضده وضد جميع وساوس الشيطان ذكر الله بالاستعاذه والتبرى عن الحول والقوة وهو معنى قوله: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم» إحياء علوم الدين ج: ٣ ص: ٢٨.

(٦) سورة فصلت: الآية: ٣٦.

(٧) واستدل ابن القيم في موضع آخر لصحة هذا المعنى بقوله: «فهو مثل قوله: «سمع الله لمن

الحرز الثاني) قراءة هاتين السورتين<sup>(١)</sup>.

فإن هما تأثيراً عجيباً في الاستعاذه<sup>(٢)</sup> بالله من شره ودفعه وهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم ما تعود المتعوذون بمثلهما<sup>(٣)</sup> وكان يتعوذ بهما كل ليلة عند النوم<sup>(٤)</sup> وأمر عقبة بن عامر أن يتعوذ بهما دبر كل صلاة<sup>(٥)</sup> وذكر صلى الله عليه وسلم أن من قرأها مع سورة الإخلاص ثلاثة حين

---

= حده» وقول الخليل صلى الله عليه وسلم: «إِنَّرَقَ لَسِيعَ الدُّعَاءِ» (ابراهيم: ٣٩) تفسير المؤذن لابن القيم: ص: ٧٩.

وقال الإمام الرازى في تفسيره ج: ١٩ ص: ١٣٩ (وقوله – يعني إبراهيم عليه السلام – «سميع الدعاء» من قولك سمع الملك كلام فلان إذا إعتقد به وقبله ومنه سمع الله من حده).

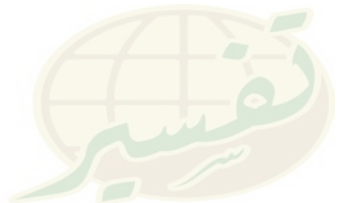
(١) أي سورتين (الفلق) و(الناس).

(٢) في المخطوطة (والاستعاذه).

(٣) لم أجده بهذا اللفظ وفي الحديث «عن ابن عابس الجهمي رضي الله عنه أن رسول الله صل الله عليه وسلم قال له: يا ابن عابس ألا أخبرك بأفضل ما تعوذ به المتعوذون؟ قال: قلت: بل فقل رأيك صل الله عليه وسلم: قل أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ وَأَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ هاتين السورتين» مسند الإمام أحمد ج: ٤ ص: ١٥٣، وسنن الترمذى ج: ٤ ص: ٢٥٢ وفي حديث آخر عن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: قال لي رسول الله صل الله عليه وسلم: قل قلت: وما أقول؟ قال: قل هوا الله أحد قل أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ، قل أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ، فقرأهن رسول الله صل الله عليه وسلم ثم قال: لم يتعوذ الناس بمثلهن، أولاً يتعوذ الناس بمثلهن رواه الترمذى ج: ٤ ص: ٢٥١.

(٤) في الصحيح عن عائشة رضي الله عنها «أن النبي صل الله عليه وسلم كان إذا أوى إلى فراشه كل ليلة جمع كفيه ثم نفث فيهما فقرأ فيهما (قل هوا الله أحد) و(قل أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ) و(قل أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ) ثم يمسح بهما ما استطاع من جسده يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من جسده يفعل ذلك ثلاثة مرات» صحيح البخاري ج: ٦ ص: ١٠٦.

(٥) ونص الحديث: عن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: أمرني رسول الله صل الله عليه وسلم أن أقرأ الموزعات دبر كل صلاة» سن أبي داود حديث ١٥٢٣ ج: ٢ ص: ٨٦، وسنن الترمذى ج: ٣ ص: ٦٨، والترمذى في جامعه ج: ١٧١ وقال حسن غريب.



يسى وثلاثة حين يصبح كفته من كل شيء<sup>(١)</sup>.

(الحرز الثالث) قراءة آية الكرسي<sup>(٢)</sup>.

(الحرز الرابع) قراءة سورة البقرة.

ففي الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إن البيت الذي تقرأ فيه البقرة لا يدخله الشيطان»<sup>(٣)</sup>.

(الحرز الخامس) خاتمة البقرة.

فقد ثبت في الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: من قرأ الآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه<sup>(٤)</sup>.

(الحرز السادس) أول سورة حم المؤمن. إلى قوله (إليه المصير)<sup>(٥)</sup>.

---

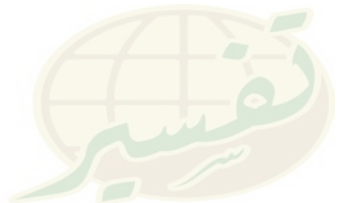
(١) ونص الحديث عن عبد الله بن خبيب رضي الله عنه قال «خرجنا في ليلة مطيرة وظلمة شديدة نطلب رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى لنا. قال فأدعكتم، فقال: قل. فلم أقل شيئاً، ثم قال قل أهل شيئاً، قال: قل قلت: ما أقول؟ قال: قل هو الله أحد، والمؤذنين حين تمسى وتصبح ثلث مرات تكفيك من كل شيء» رواه الترمذى وقال حدیث حسن، صحیح غریب من هذا الوجه ج: ٥٦٧، ٥٦٨، وأبوداود ج: ٤، ص: ٣٢٢، والنسائي ج: ٢٨، ص: ٢٥٠.

(٢) أوردت الحديث من ٣٧ هامش (٤) وفيه أن الشيطان قال لأبي هريرة رضي الله عنه «إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي، لن يزال معك من الله حافظ، ولا يقربك شيطان حتى تصبح، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: صدقك وهو كذوب ذاك شيطان» صحيح البخاري ج: ٨، ص: ١٠٤.

(٣) رواه الترمذى وقال هذا حديث حسن صحيح ولفظه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لا تجعلوا بيوتكم مقابر، وإن البيت الذي تقرأ فيه البقرة لا يدخله الشيطان». الجامع الصحيح: للترمذى ج: ٥، ص: ١٥٧، قوله المصنف رحه الله تعالى (ففي الصحيح) إشارة إلى رواية مسلم ولفظه «لا تجعلوا بيوتكم مقابر إن الشيطان ينفر من البيت الذي تقرأ فيه سورة البقرة» صحيح مسلم ج: ١، ص: ٥٣٩.

(٤) رواه البخاري ج: ٦، ص: ١٠٤، ومسلم ج: ١، ص: ٥٥٥.

(٥) سورة غافر: الآية: ٣ والآيات من «سَمْ تَزَيَّلُ الْكَتْبَى مِنْ أَلْوَانِ الْمَرِيزِ الْلَّيْمَرِ غَافِرُ الدُّمَى وَقَابِلُ الْتَّوْبِ مَدِيدٌ الْوَقَابُ ذَيُ الْطَّرْلِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ».



ففي الترمذى من حديث عبد الرحمن بن أبي بكر بن أبي ليلى<sup>(١)</sup> عن زراره بن مصعب عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من قرأ حم المؤمن إلى قوله (إليه المصير) وأية الكرسي حين يصبح حفظ بهما حتى يمسى ومن قرأهما حين يمسى حفظ بهما حتى يصبح، وعبد الرحمن الملىكى وإن كان قد تكلم فيه من قبل حفظه فالحديث له شواهد في قراءة آية الكرسي، وهو معتمد على غرابتة.

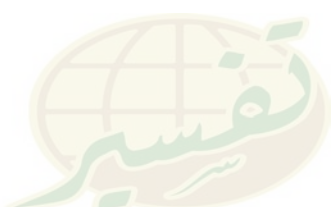
(الحرز السابع) لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قادر مائة مرة.

ففي الصحيحين أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قادر مائة مرة كانت له عدل عشر رقاب، وكتب له مائة حسنة ومحيت عنه مائة سيئة، وكانت له حرزا من الشيطان يومه ذلك حتى يمسى، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به إلا رجل عمل أكثر من ذلك<sup>(٢)</sup>.

(١) كذلك في المخطوطة وهو خطأ في تفسير ابن القيم ورد في الطبعات الأربع (عبد الرحمن بن أبي بكر عن أبي مليكة) وفي الطبعة الهندية بتحقيق عبد الصمد شرف الدين (عبد الرحمن بن أبي بكر بن أبي مليكة) وقد علق المحقق فقال «وفي كلتى الطبعتين حديث عبد الرحمن بن أبي بكر عن ابن أبي مليكة وهو خطأ فاحش» ص ٩٩ وما قاله هو الصواب فقد ورد الاسم كذلك في جامع الترمذى (عبد الرحمن بن أبي بكر بن أبي مليكة الملىكى) ج: ٥ ص: ١٥٨ وكذا عند الدارمى ج: ٢ ص: ٤٤٩ ورد (عبد الرحمن بن أبي بكر الملىكى). قال في تهذيب التهذيب ج: ٦ ص: ١٤٦ «عن ابن معين ضعيف وقال أبو حاتم ليس بقوى في الحديث وقال النسائي ليس بثقة.. وعن أحد منكر الحديث وقال الساجي صدوق فيه ضعف يحتمل».

أما الحديث فقال الترمذى (هذا حديث غريب) وقال الألبانى «ضعيف» انظر ضعيف الجامع الصغير ج: ٥ ص: ٢٣٥ حديث ٥٧٨١.

(٢) صحيح البخارى ج: ٤ ص: ٩٥، وصحىح مسلم ج: ٤ ص: ٢٠٧١ وزاد مسلم: «ومن قال: سبحان الله وبحمده، في يوم مائة مرة حطت خطاياه ولو كانت مثل زبد البحر».



فهذا حرز عظيم النفع، جليل الفائدة، يسير سهل على من يسره الله عليه<sup>(١)</sup>.

(الحرز الثامن): وهو من أنفع الحروز من الشيطان: كثرة ذكر الله عز وجل وهذا بعينه هو الذي دلت عليه سورة الناس، فإن وصف الشيطان فيها بأنه الخناس والخناس إذا ذكر العبد رباه انخنس، فإذا غفل عن ذكر الله التقم القلب وألقى إليه الوساوس، فما أحرز العبد نفسه من الشيطان بمثل ذكر الله عز وجل<sup>(٢)</sup>.

(١) بل هو والله من أيسير العبادات ولو ماران على القلوب من سوسة الشياطين وما عليها من دخان الشهوات وغيره النفوس ما فترت الألسن عن هذا الدعاء وأمثاله مع سهولة حفظه ويسر نطقه وعظيم أجره وجزيل ثوابه.

(٢) بل الذكر أول ما ينسبه الشيطان العبد إذا استحوذ عليه قال تعالى «أَنْتََرَعَّيْتَهُ أَثْبَلَنَّ مَأْسَمَهُ ذَكْرُ اللَّهِ» (المجادلة: ١٩) والشيطان يلازم من يتشن عن ذكر الله قال تعالى «وَمَنْ يَتْشَنْ عَنْ ذَكْرِ الرَّحْمَنِ فَقَبْضَلَ لَهُ شَيْطَنًا فَهُوَ لَهُ فَرِيقٌ» (الزخرف: ٣٦)، فالذكر والشيطان متضادان لا يجتمعان. وفي فضل الذكر وردت أحاديث كثيرة، فقد جاء إعرابي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «إن شرائع الإسلام قد كثرت على فأتبشني بشيء أتشبّث به فقال: لا يزال لسانك رطبا من ذكر الله» رواه الحاكم في مستدركه ج: ١ ص: ٤٩٥ وصححه ووافقه الذهبي، وروى الترمذى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إذا مررت برياض الجنة فارتعوا قال: وما رياض الجنة قال حل الذكر، رواه الترمذى ج: ٥ ص: ٥٣٢.

ولو لم يكن في الذكر إلا أنه حرز من الشيطان لكان حقيقة بالعبد أن لا يفتر لسانه من ذكر الله تعالى كيف وقد وردت النصوص ليس بالذكر فحسب وإنما بالاكتار منه فقال تعالى «يَأَيُّهَا الْأَيُّوبُ إِذَا أَتَيْتَهُ الْأَيْمَنَ مَأْتَاهُ الْأَيْمَنُ وَأَتَكَرُّرَهُ الْأَيْمَنُ كَمْ يَرِدُ لَكُمْ تَقْبُلُكُمْ» (الأنفال: ٤٥). وقال سبحانه «يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَأْتَاهُ الْأَيْمَنُ وَأَتَكَرُّرَهُ الْأَيْمَنُ وَأَنْذَرَهُ الْأَيْمَنُ» (الاحزاب: ٤١).

وقال عز وجل «فَلَمَّا أَفْضَبْتَهُ مَشْكُوكْتَهُ فَأَذْكَرُوا اللَّهَ كَيْرَهُ مَابَاهُ كَمْ أَذْكَرَهُ مَكْنُرُهُ» (البقرة: ٢٠٠) والنصوص كثيرة في الأمر بالإكتار من الذكر.

وقد وقع خلاف في التفضيل بين الذكر والجهاد ولابن القيم تفصيل دقيق حيث قال: «وهذا الحديث هو فصل الخطاب في التفصيل بين الذاكر والمجاهد، فإن الذاكر المجاهد =



(الحرز التاسع) الوضوء<sup>(١)</sup>، والصلاه<sup>(٢)</sup>.

وهذا من أعظم ما يتحرز العبد به<sup>(٣)</sup> ولا سيما عند الغضب والشهوة فإنها نار تصلي<sup>(٤)</sup> في قلب ابن آدم، كما روى الترمذى عن النبي صلى

= أَفْضَلُ مِنَ الْذَّاكِرَ بِلَا جِهَادٍ وَالْمُجَاهِدَ بِالْغَافِلِ  
عِنْهُ اللَّهُ تَعَالَى. فَأَفْضَلُ الْذَّاكِرِيْنَ الْمُجَاهِدُوْنَ وَأَفْضَلُ الْمُجَاهِدِيْنَ الْذَّاكِرُوْنَ» الْوَابِلُ الصَّيْبِ  
لَابْنِ الْقَيْمِ ص: ٤٩.

وليس هذا مقام الإطناب في فوائد الذكر وحسبنا قول ابن القيم رحه الله تعالى أن للذكر أكثر من مائة فائدة ذكر منها رحه الله تعالى تسعين فائدة مع ذكر النصوص الواردة فيها فمن أراد مزيد خير وفقه وفائدة فليراجعها في الْوَابِلِ الصَّيْبِ من الكلم الطيب لابن القيم من ص: ٥٢.

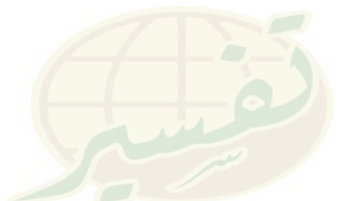
(١) وفي الحديث عن ابن عباس رضي الله عنهم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «طهروا هذه الأجساد طهراكم الله فإنه ليس من عبد يبيت طاهرا إلا بات معه في شماره ملك، ولا ينقلب ساعة من الليل إلا قال: «اللهم اغفر لعبدك فإنه بات طاهرا» رواه الطبراني في الأوسط بإسناد جيد.

قاله المذري في الترغيب والترهيب ج: ١ ص: ٤٠٩، وفي المعجم الكبير ج: ١٢ ص: ٤٤٦ وروى البزار نحوه عن عمر انظر كشف الأستار عن زرائد البزار للهيثمي ج: ١ ص: ١٤٩-١٥٠ قال الهيثمي (كذلك هو عند البزار وأرجو أنه حسن الإسناد) ج: ١ ص: ١٢٦، مجمع الزوائد.

(٢) وفي الحديث عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «ما من ثلاثة في قرية ولا بد لا تقام فيهم الصلاة إلا قد استحوذ عليهم الشيطان فليك بالجماعة فإنما يأكل الذئب من القنم القاصية» رواه أبو داود ج: ١ ص: ١٥٠.

(٣) وقد ورد في الحديث أن ذكر الله والوضوء والصلاه من أسباب حل عقد الشيطان فمن أبي هريرة رضي الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم إذا هونام ثلاث عقد يضرب كل عقدة عليك ليل طوبل فارقد، فإن استيقظ فذكر الله انحلت عقدة، فإن توضأ انحلت عقدة، فإن صلى انحلت عقدة، فاصبح نشيطا طيب النفس ولا اصبح خبيث النفس كسلان» متفق عليه البخاري ج: ٢ ص: ٤٦ وصحيح مسلم ج: ١ ص: ٥٣٨.

(٤) عند ابن القيم (تغلي).



الله عليه وسلم أنه قال: «الا وان الغضب جرة في قلب ابن آدم»<sup>(١)</sup> فما أطfaً<sup>(٢)</sup> العبد جرة الغضب بمثل الوضوء، والصلوة، فإن الصلاة إذا وقعت بخشوعها والإقبال على الله فيها أذهبت أثر ذلك جلة، وهذا أمر تجربته تغنى عن إقامة الدليل.

(الحرز العاشر) إمساك فضول النظر، والكلام، والطعام، ومحالطة الناس<sup>(٣)</sup> فإن الشيطان إنما ينال غرضه من ابن آدم من هذه الأبواب الأربع فـإن فضول النظر: يدعوي إلى الاستحسان، ووقع المنظور<sup>(٤)</sup> إليه

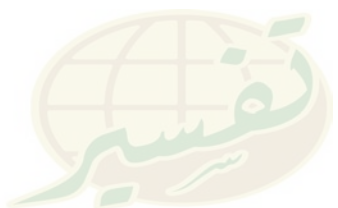
(١) من حديث طوبيل وفيه «ألا وان الغضب جرة في قلب ابن آدم أمارأيتكم إلى حرة عينيه وانتفاخ أوداجه فمن أحسن بشيء من ذلك فليصلص بالأرض الحديث» رواه الترمذى.  
وقال هذا حديث حسن صحيح ج: ٤ ص: ٤٨٣-٤٨٤ والإمام أحد في مسنده ج: ٣ ص: ١٩.

(٢) في المخطوطة (طفى) والتصويب من تفسير المعاوزتين لابن القيم.

(٣) وهذا الحرز من أمها إن لم يكن أنها إذ ان هذه الأمور الأربع هي قوت الشيطان وحتى يتضاع الأمر أضراب المثال، فالشيطان كالقطط الجائع إذا جلست وبين يديك طعام فإنه يتسلط عليك يأتيك من يمينك وعن شمالك ومن خلفك ويدنو ويتعد وانت في كل مرة تطرده، بل قد تضر به لكنه يعود ولا تزال معه في عراك، فإن لم يكن بين يديك طعام فإن كلمة واحدة تكفى لطرده فالشيطان يتسلط على القلب إن وجد قوته فيها وقوته كما اشرنا (فضول النظر والكلام والطعام ومحالطة الناس) فإن لم يجد القوت انصرف مجرد الذكر، فلابد لطرد الشيطان من الجمع بين اختلاء القلب من قوت الشيطان والاكتار من الذكر وكما قال الغزالى: (فالقلب الخالى عن قوت الشيطان ينجز عنـه مجرد الذكر، فاما الشهوة إذا غلبت على القلب دفعت حقيقة الذكر إلى حواشى القلب فلم يتمكـن من سوـيدانه فيستقر الشيطان في سوـيدان القلب، واما قلوب المتقين الخالـية من المـوى والـصفـات المـذمـومة فإـنه يطـرقـها الشـيطـان لـلـشهـوـات بلـخـلـوـها بـالـفـلـلـةـ عنـ الذـكـرـ، فـإـذا عـادـ إـلـىـ الذـكـرـ خـنـسـ الشـيطـانـ) .

الإحياء ج: ٣ ص: ٣٧. وكما قال بعضهم في تشبيه سطو الشيطان على القلب «إنما مثل ذلك مثل البيت الذى يمر به اللصوص فإن كان فيه شيء عالجه ولا مضوا وتركوه»  
الإحياء ج: ٣ ص: ٢٨.

(٤) في المخطوطة (يدعو إلى استحسان وقع المنظور).



في القلب والاشتغال به، وفي المسند عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «النظرة<sup>(١)</sup> سهم مسموم من سهام إيليس فمن غض بصره<sup>(٢)</sup> أورثه الله حلاوة يجدها في قلبه إلى يوم يلقاه» أو كما قال النبي صلى الله عليه وسلم<sup>(٣)</sup>.

وأما فضول الكلام<sup>(٤)</sup> فإنها تفتح للعبد أبوابا من الشر كلها مداخل

(١) في المخطوطة (النظر).

(٢) لغض البصر فوائد عديدة يطول شرحها ولابن القيم رحمه الله تعالى كلام نفيس في هذا المقام فقال: قال تعالى «فَلِلْمُؤْمِنِينَ بِعُصُولِهِمْ وَمَنْفَعِهِمْ ذَلِكَ أَكْبَرُ لِمَنْ أَنْهَا حَبْرُهُمْ يَضْسَدُونَ» (النور: ٣٠) فجعل الزكوة بعد غض البصر وحفظ الفرج. وهذا كان غض البصر عن المحارم يوجب ثلث فوائد، عظيمة الخطأ، جليلة القدر:

(إحداها) حلاوة الإيمان ولذته.. فإن من ترك شيئاً الله عز وجل خيراً منه.

(الفائدة الثانية) نور القلب وصحة الفراسة.. وسر هذا أن الجزء من جنس العمل.. فكما أنه أمسك نور بصره عن المحرمات أطلق الله نور بصيرته وقلبه.. وقد ذكر الله سبحانه قصة قوم لوط وما ابتلوا به ثم قال بعد ذلك «إِنَّ ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِلشَّرِّ عِنْدَنَا» (الحجر: ٧٥).

وهم المستغرون الذين سلعوا من النظر المحرم والفاحشة.. وقال تعالى عقب أمره للمؤمنين بغض أبصارهم وحفظ فروجهم «أَلَّهُ أَنْرَى لِلشَّرِّ وَالْأَرْضَ» (النور: ٣٥).

(الفائدة الثالثة) قوة القلب وثباته وشجاعته فيعطيه الله تعالى بقوته سلطان النصرة كما أعطاه بنوره سلطان الحجة» أهـ بتصريف من أغاثة الهمفان لابن القيم ج: ١ ص:

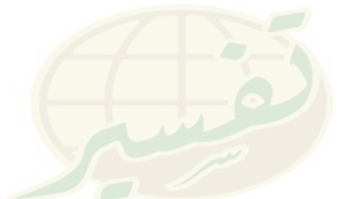
٦١-٥٩

(٣) الحديث الذي في المسند حديث أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ما من مسلم ينظر إلى عيادة أو امرأة أول مرة ثم يغض بصره إلا أحدث الله له عبادة يجد حلاوتها» ج: ٣ ص: ١٧٦.

وقال الألباني (ضعيف جداً) الأحاديث الضعيفة ج: ٣ ص: ١٧٦.

واما الحديث الذي استدل به المؤلف فهو في المعجم وليس في المسند. ولعله تصحيف من المؤلف أو الناسخ قال المنذري في الترغيب والترهيب ج: ٣ ص: ٣٤ «خرجه الطبراني والحاكم (ج: ٤ ص: ٣١٤) من رواية عبد الرحمن بن إسحاق الواسطي وهو واه» وقال الألباني ضعيف جداً الأحاديث الضعيفة ج: ٥ ص: ١٧٧.

(٤) أما هذا فلا ينتهي الحديث عن آفاقه وقد أولاه علماء التهذيب والأخلاق اهتمامهم وألف عدد منهم مؤلفات مستقلة في الصمت وحفظ اللسان، وفي آفاق اللسان بحوث ورسائل عديدة.



للشيطان<sup>(١)</sup> فِإِمْساكِ فضولِ الكلام يسد عنِّه تلك الأبواب، وكم من حربٍ جرتها كلمة واحدة، وقد قال النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «وَهُل يَكُبُّ النَّاسُ عَلَى مَنَاجِرِهِمْ فِي النَّارِ إِلَّا حَصَائِدُ أَسْنَتِهِمْ»<sup>(٢)</sup>. وفي الترمذِي: «أَنْ رَجُلًا مِنَ الْأَنْصَارِ تَوَفَّ فَقَالَ بَعْضُ الصَّحَابَةِ: طَوْبَى لِهِ، فَقَالَ النَّبِيُّ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: فَمَا يَدْرِيكَ فَلَعْلَهُ تَكَلَّمُ بِمَا لَا يَعْنِيهِ، أَوْ بَخْلٌ بِمَا لَا يَنْقُصُهُ»<sup>(٣)(٤)</sup>.

وأَكْثَرُ الْمُعَاصِي إِنَّمَا تَوَلَّ مِنْ فَضْوِ الْكَلَامِ وَالنَّظَرِ<sup>(٥)</sup>، وَهُمَا أَوْسَعُ مَدَارِخِ الشَّيْطَانِ فَإِنْ جَارِهِيَّهُمَا لَا يَمْلَأُنَّ وَلَا يَسْأَمُنَ بِخَلَافِ الْبَطْنِ.

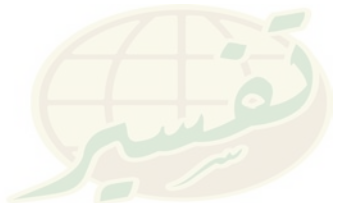
(١) كالغيبة، والنسمة، والفحشاء، والمراء، والجدال، والخصومة، والفناء، والكذب، والسخرية، والاستهزاء، واللعن، والسب، والشتم وافشاء السر، والتفاق.. وغير ذلك كثيرون آفات اللسان التي تفتح — كما قال — أبواباً للشيطان.

(٢) رواه الإمام أَحْدَثُ في مسندِه ج: ٥ ص: ٢٣١، والترمذِي ج: ٥ ص: ٤١٣، وقال (هذا حديث حسن صحيح) ورواه الحاكم في المستدرك ج: ٢ ص: ٤١٣، (هذا حديث صحيح على شرط الشَّيْخَيْنِ وَلَمْ يُخْرِجَاهُ وَوَاقَهُ الْذَّهَبِيُّ).

(٣) رواه الترمذِي ج: ٤ ص: ٢٣١٦ وقال «هذا حديث غريب» ورواه ابن أبي الدنيا في كتاب الصمت بلفظ آخر ص: ٧٣—٧٤.

(٤) وردت أحاديث كثيرة في الحديث على حفظ اللسان منها: حديث أبي هريرة رضي الله عنه أنه سمع النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول «إِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلْمَةِ مَا يَتَبَيَّنُ فِيهَا يَزِلُّ بِهَا فِي النَّارِ أَبْعَدَ مَا بَيْنِ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ» رواه البخاري ج: ٧ ص: ١٨٤ وَمُسْلِم ج: ٤ ص: ٢٢٩٠. وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلِيَقْلِلْ خِيرًا أَوْ يَصْمِتْ» رواه البخاري ج: ٧ ص: ١٨٤، وَمُسْلِم ج: ٣ ص: ١٣٥٣.

(٥) ولذا فحين سئلَ الرَّسُولُ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن أَكْثَرِ مَا يَدْخُلُ النَّارَ قَالَ: «الْأَجْوَافَانِ: الْفَمُ وَالْفَرْجُ» مسند الإمام أَحْدَثُ ج: ٢ ص: ٢٩١. والترمذِي ج: ٤ ص: ٣٦٣ وَقَالَ (هذا حديث صحيح غريب) ورواه الحاكم في المستدرك وصححه ووافقه الذهبي ج: ٤ ص: ٣٢٤. ووَعَدَ مَنْ يَعْفُظُهُمَا عَنِ الْمَحْرَمَاتِ بِالْجَنَّةِ فَقَالَ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «مَنْ يَضْمَنْ لِي مَا يَنْهَا لَهُ وَمَا يَنْهَا لِي أَضْمَنْ لَهُ الْجَنَّةَ» رواه البخاري ج: ٧ ص: ١٨٤.



فإنه إذا امتلأ<sup>(١)</sup> لم يبق فيه إرادة للطعام، وأما العين واللسان فلو تركا لم يفتقرا.

وكان السلف يحذرون من فضول الكلام<sup>(٢)</sup> وكانوا يقولون ما من شيء أحوج إلى طول السجن من اللسان<sup>(٣)(٤)</sup>.

وأما فضول الطعام<sup>(٥)</sup> فهو داع لأنواع كثيرة من الشر، فإنه يحرك الجوارح إلى المعاصي ويُثقلها<sup>(٦)</sup> عن الطاعات وحسبك بهذين شرآ فكم من معصية جلبها الشبع وفضول الطعام<sup>(٧)</sup>، وهذا جاء في بعض الآثار

(١) في المخطوطة (امتل).

(٢) في المخطوطة (من فضول النظر) وهو خطأ فهو يتحدث عن فضول الكلام.

(٣) وينسب هذا القول لابن مسعود رضي الله عنه (انظر: تصفية القلوب: يحيى بن حزوة اليماني ص ١٠٠).

(٤) لكن ينبغي أن يعلم أن حفظ اللسان إنما هو من فضول الكلام وحفظ اللسان حق بين باطلين ذلك أن للسان آفاتين عظيمتين هما:  
١ - آفة الكلام ٢ - آفة السكت.

إن سلم العبد من إحداها لم يكدر سلم من الأخرى، وليست الثانية بأقل خطرا من الأولى فالساكت عن الحق شيطان آخر، والمتكلم بالباطل شيطان ناطق، وكثير من الناس انحرف لسانه إلى أحد الباطلين أو لهما معا.

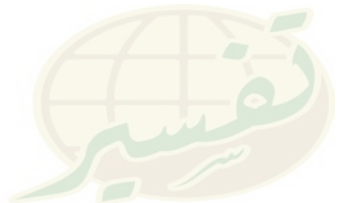
وأهل الحق كفوا ألسنتهم عن الباطل وأطلقوها في الخير والفضائل صمتهم تذكر ودعاء ومتاجحة وكف عن الباطل، وكلامهم ذكر وأمر معروف ونفي عن منكر.

قال تعالى «لَا يَخِرُّ فِي كَثِيرٍ مِّنْ أَجْوَنَهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرَيَهُمْ أَوْ مَقْرُوْبٌ أَوْ إِصْلَاحٌ يَتَكَلَّمُ أَثَابِنَ»  
(النساء: ١١٤) وقال صلى الله عليه وسلم «إِنَّ الْعَبْدَ لِيَتَكَلَّمُ بِالْكَلْمَةِ مِنْ رِضْوَانِ اللَّهِ لَا يَلْقَى لَهَا بَالًا يَرْفَعُهُ اللَّهُ بِهَا درجات وان العبد ليتكلّم بالكلمة من سخط الله تعالى لا يلقي لها بالا يهوي بها في جهنم» رواه البخاري ج: ٧ ص: ١٨٥ (انظر آفات اللسان: إبراهيم المشوخي ص: ١٥٩).

(٥) في المخطوطة (وأما فضول الكلام) وهو سبق لسان.

(٦) في المخطوطة (ويثقله) والصواب ما أثبته من ابن القيم.

(٧) ذكر الإمام الغزالى في منهاج العابدين ص ١٠٣ وما بعدها عشر آفات لفضول الطعام الحلال، ثم قال فإن الدنيا حلامها حساب وحرامها عقاب وزينتها إلى تباب فهذه جلة =



«ضيقوا بجاري الشيطان بالصوم»<sup>(١)</sup>، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «ما ملأ آدمي وعاء شرًّا من بطن»<sup>(٢)</sup> ولو لم يكن في الامتناع من الطعام إلا أنه يدعوا إلى الغفلة عن ذكر الله، فإذا غفل القلب عن الذكر ساعة واحدة غلبه<sup>(٣)</sup> الشيطان وشهاده وهام به في كل واد، فإن النفس إذا شبعت تحركت وطافت على أبواب الشهوات وإذا جاعت سكتت وذلت<sup>(٤)</sup>.

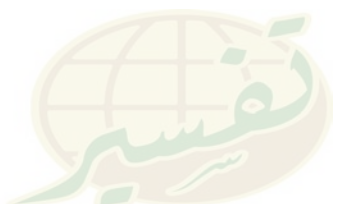
= العشرة وفي إحداها كفاية لمن نظر لنفسه، ص: ١٠٦ ولابن رجب الحنفي رحمه الله تعالى بحث نفيس في هذا عند شرحه لحديث (ما ملأ ابن آدم وعاء شرًا من بطن) في كتابه (جامع العلوم والحكم) ج: ص: ٣٢٨-٣٦.

(١) هذا جزء من الحديث وقامه «إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم فضيقوا بجاريه بالجوع والصوم» والحديث متفق عليه بدون هذه الزيادة أعني «فضيقوا». الحديث وقد ذكر الحديث ابن تيمية رحمه الله تعالى في كتابه (حقيقة الصيام ص: ٧٥) وعلق الألباني على هذه الزيادة بقوله: «لا أعلم لها أصلًا في شيء من كتب السنة المطبوعة أو المخطوطة، وإنما ذكرها في الحديث الغزالى في موضعين من كتابه الإحياء (٢٠٨/٣، ٢٠٨/١) وأشار غرجره العراقي إلى أنه لا أصل لها» حقيقة الصيام لابن تيمية خرج أحاديثها الألباني ص: ٧٦-٧٥.

(٢) ونص الحديث «ما ملأ ابن آدم وعاء شرًا من بطن حسب ابن آدم أكلات يقمن صلبه فان كان لا حالة فثلث طعام وثلث شراب وثلث لنفسه» رواه الإمام أحمد في مسنده ج: ٤ ص: ١٣٢. والحاكم في مستدركه ج: ٤ ص: ٣٣٢-٣٣٢ وصححه ووافقه الذهبي، وصححه الألباني (ارواه الغليل ج: ٧ ص: ٤١).

(٣) كذلك في المخطوطة وعند ابن القيم (جسم عليه) ولعل (جثم) سقطت من المخطوطة وتصحفت (عليه) إلى (غله) والكلام في الموضعين مستقيم. والله أعلم.

(٤) عقد الإمام الغزالى في الإحياء ج: ٣ ص: ٨٠ مبحثاً في فضيلة الجوع وذم الشبع وفي ص ٨٤ عقد مبحثاً آخر في بيان فوائد الجوع وآفات الشبع وذكر أن في الجوع عشر فوائد منها صفاء القلب وإيقاد القرحة وإنفاذ البصيرة ومنها رقة القلب ومنها الانكسار والذل وزوال البطر ومنها أن لا ينسى بلاء الله وعذابه ومنها كسر شهوات المعاشرى، ومنها صحة البدن ودفع الأمراض وغير ذلك، ثم قال (فهذه عشر فوائد للجوع يتشعب من كل فائدة فوائد لا ينحصر عددها ولا تنتهي فوائد) الإحياء ج: ٣ ص: ٨٨.



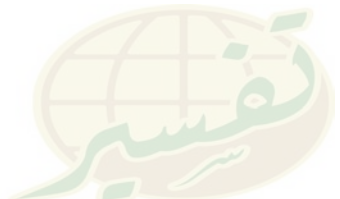
وأما فضول المخالطة فهو الداء العضال، الجالب لكل شر، وكم سلبت المخالطة والمعاشرة من نعمة، وكم زرعت من عداوة، وكم غرست في القلب من حزارة، ففضول المخالطة<sup>(١)</sup> خسارة في الدنيا والآخرة، وإنما ينبغي للعبد أن يأخذ من المخالطة بقدر الحاجة<sup>(٢)</sup> ويجعل الناس فيها أربعة أقسام متى خلط أحد الأقسام بالآخر ولم يميز بينهما دخل عليه الشر<sup>(٣)</sup>:

(١) في المخطوطة (فضول المخالطة بقدر الحاجة) وسقط منها ما أثبته من تفسير المؤذتين لابن القيم ولعل هذا السقط سبق نظر من الناشر.

(٢) ذكر ابن القيم رحمه الله ضابطاً لمخالطة الناس فقال: «والضابط النافع في أمر المخالطة أن يخالط الناس في الخير— كالجامعة والجماعة، والاعياد والحج، وتعلم العلم، والجهاد، والنصيحة، ويعتزهم في الشر وفضول المباحثات، فإن دعت الحاجة إلى خلطتهم في الشر ولم يمكنه اعتزازهم فالحذر الحذر أن يواهقهم وليسير على أذاهم فإنهم لابد أن يؤذوه إن لم يكن له قوة ولا ناصر، ولكنه أذى يعقبه عز وحبة له وتعظيم وثناء عليه منهم ومن المؤمنين ومن رب العالمين، وموافقتهم يعقبها ذل وبغض له ومقت وذم منهم ومن المؤمنين ومن رب العالمين فالصبر على أذاهم خير وأحسن عاقبة وأحمد مالاً.

وإن دعت الحاجة إلى خلطتهم في فضول المباحثات فليجتهد أن يقلب ذلك المجلس طاعة الله، إن أمكنه ويشجع نفسه ويقوى قلبه، فإن أعجزته المقادير عن ذلك فليُسْلِل قلبه من بينهم كُلَّ الشعرة من العجين..» انظر مدارج السالكين لابن القيم ج: ١ ص: ٤٥٦-٤٥٥.

(٣) قال ابن القيم رحمه الله تعالى «وكم جلبت خلطة الناس من نعمة ودفعت من نعمة وأنزلت من معنة، واعطلت من منحة، وأحلت من رزية، وأوقعت في بلية، وهل آفة الناس إلا الناس؟.. ثم بين رحمه الله تعالى أن الصدقة التي تكون على نوع مودة في الدنيا وقضاء وطر بعضهم من بعض تقلب إذا حلت الحقائق إلى عداوة ويعض الخليل على يديه ندما كما قال تعالى «و يوم بعض الظالم على يديه يقول يالتي اتخذت مع الرسول سبيلاً يا ويلاطي ليبني لم اتخذ فلانا خليلاً، لقد اضلني عن الذكر بعد إذ جاءني» (الفرقان: ٢٧-٢٩)، وقال تعالى «الأجلاء يومهم يتضمنون عذاباً لا ينتهي» (الزخرف: ٦٧) مدارج السالكين: ج: ١ ص: ٤٥٥.



(احدها) من مخالطته كالغذاء، لا يستغنى عنه في اليوم والليلة، فإذا أخذ حاجته منه ترك الخلطة، ثم إذا احتاج إليه مخالطه، هكذا على الدوام وهذا الضرب أعز من الكبريت الأحمر<sup>(١)</sup> وهم العلماء بالله وامرها، ومكائد عدوه، وأمراض القلوب، وأدويتها، الناصحون لله ولكتابه ولرسوله، ولخلقها، فهذا الضرب من مخالطتهم الربع كله.

(القسم الثاني) من مخالطتهم كالدواء، تحتاج إليه عند المرض<sup>(٢)</sup> فمادمت صحيحاً فلا حاجة<sup>(٣)</sup> لـك في خلطته، وهم من لا تستغنى عن مخالطتهم في مصلحة المعاش، وقيام ما انت تحتاج إليه في أنواع المعاملات والمشاركات والاستشارة.

(القسم الثالث) من مخالطتهم كالداء، على اختلاف أنواعه، وقوته، وضعفه فمنهم من مخالطته كالداء العضال، وهو من لا تربع عليه في دين ولا دنيا ومع ذلك فلا بد أن تخسر عليه الدين والدنيا، أو أحدهما، فهذا إذا تمكنت مخالطته واتصلت، فهي مرض الموت المخوف.

ومنهم من مخالطته كوجع الفرس، فإذا فارقك سكن الألم.

ومنهم من مخالطته حـىـ الـرـبـعـ<sup>(٤)</sup> وهو التـقـيلـ الـبـغيـضـ الـذـيـ لاـ يـحـسـنـ أنـ يـتـكـلـمـ فـيـ فـيـدـكـ ولاـ يـحـسـنـ أـنـ يـنـصـتـ فـيـسـتـفـيدـ مـنـكـ، ولاـ يـعـرـفـ نـفـسـهـ<sup>(٥)</sup>

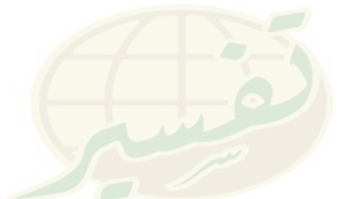
(١) قال الميداني في جمـعـ الـأـمـثـالـ جـ: ٤٤، صـ: ٢، «وـأـمـاـ قـوـمـ» أـعـزـ مـنـ الـكـبـرـيـتـ الـأـحـرـ «فـيـقـالـ: هـوـ الـذـهـبـ الـأـحـرـ، وـيـقـالـ بـلـ هـوـلـاـ يـوـجـدـ إـلـاـ أـنـ يـذـكـرـ».

(٢) واستعمال الدواء عند الحاجة إليه – سلاح ذو حدين فكيف إن لم تكن إليه حاجة؟.

(٣) بل الضـرـ عـلـيـكـ فـيـ خـلـطـتـهـ.

(٤) قال الشعابي «الوبـاءـ الـمـرـضـ الـعـامـ» العـيـادـ الـمـرـضـ الـذـيـ يـأـتـيـ لـوـقـتـ مـعـلـومـ مـثـلـ حـىـ الـرـبـعـ» فـقـهـ اللـهـ صـ: ١٢٤ـ.

(٥) في المخطوطة (منزلته).



فيضعها في منزتها<sup>(١)</sup>. بل إن تكلم، فكلامه كالعصي تنزل على قلوب السامعين، مع اعجابه بكلامه، وإن سكت فائق من نصف الرحى العظيمة التي لا يطاق حلها.

ويذكر عن الشافعي<sup>(٢)</sup> رحمه الله أنه قال: «ما جلس إلى جنبي ثقيل إلا وجدت الجانب الذي هو فيه أثقل من الجانب الآخر»<sup>(٣)</sup>.

ورأيت يوماً عند شيخنا<sup>(٤)</sup> قدس الله روحه رجلاً من هذا الضرب والشيخ يحمله وقد ضعفت القوى عن حمله، فالتفت إلي وقال: «مالسة الثقيل حمى الرابع. ثم قال: ولكن أدمنت أرواحنا على الحمل فصارت لها عادة، أو كما قال. وبالجملة فمخالطة كل مخالف حمى الرابع، ومن نك الدنيا على العبد أن يبتلى بواحد من هذا الضرب، وليس له بد من معاشرته

(١) قسم الخليل بن أحد أحوال الناس فيما علموا أو جعلوه أربعة أقسام فقال: «الرجال أربعة: رجل يدرى ويدري أنه يدرى فذلك عالم فأسأله، ورجل يدرى ولا يدرى أنه يدرى فذلك ناس فذكره، ورجل لا يدرى ويدري أنه لا يدرى فذلك مسترشد فارشدوه، ورجل لا يدرى ولا يدرى أنه لا يدرى فذلك جاهم فارفظوه» أهـ. ادب الدنيا والدين: الماوردي ص: ٨٤.

(٢) هو محمد بن إدريس الشافعي أحد الأئمة الأربعة عند أهل السنة والجماعة وإليه نسبة الشافعية ولد سنة ١٥٠ وتوفي سنة ٢٠٤ من شيوخه سفيان بن عيينة ومالك بن أنس ومن تلاميذه أحد بن حنبل وأبي ثور والأزرقي والماجشون والأصمعي وابن هشام وعلى المديني وأبو عبيد القاسم بن سلام والقاضي يحيى بن أكثم، والشافعي رحمه الله تعالى أشهر من أن يعرف.

(٣) ومن حكم الشافعي — رحمه الله تعالى — في مخالطة الناس «الانتباش عن الناس مكسبة للمعدواة والانبساط إليهم محلبة لقرناء السوء فكن بين المنقبض والمنبسط» صفة الصفة: ابن الجوزي ج: ٢ ص: ٢٥٣. ومنها «لا خير في صحبة من تحتاج إلى مداراته» طبقات الشافعية الكبرى الجبكي ج: ٢ ص: ١٣٦.

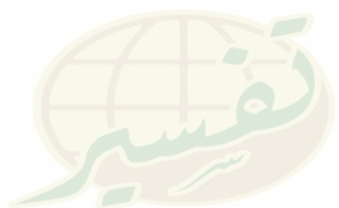
(٤) المرأة: ابن تيمية رحمه الله تعالى شيخ ابن القيم مؤلف أصل التفسير.

وِمَحَالْتَهُ<sup>(١)</sup> فَلِيَعَاشُهُ بِالْمَعْرُوفِ حَتَّى يَجْعَلَ اللَّهَ لَهُ فَرْجًا وَمَخْرَجًا.  
 (القسم الرابع) من محالته هلكة، ومحالته منزلة أكل السم، فإن اتفق لآكله ترياق وإلا فأحسن الله فيه العزاء، وما أكثر هذا الضرب في الناس لا كثراهم الله، وهم أهل البدع والضلال، الصادون عن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم الداعون إلى خلافها فيجعلون البدعة سنة، والسنة بدعة.

إِنْ جَرِدتِ التَّوْحِيدَ قَالُوا: تَنْقَصَتِ الْأُولَيَاءُ وَالصَّالِحِينَ، وَإِنْ جَرِدتِ  
 الْمَتَابِعَةُ لِلرَّسُولِ قَالُوا: أَهْدَرْتِ الْأَئْمَةَ الْمَتَبَعِينَ، وَإِنْ وَصَفْتِ اللَّهَ بِمَا  
 وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ وَبِمَا وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ مِنْ غَيْرِ غُلوْ وَلَا تَقْصِيرَ قَالُوا: أَنْتَ مِنَ  
 الْمُشَبِّهِينَ، وَإِنْ أُمِرْتَ بِمَا أَمَرَ اللَّهَ بِهِ وَرَسُولُهُ مِنَ الْمَعْرُوفِ وَنَهَيْتَ عَنِ الْمُنْكَرِ  
 قَالُوا: أَنْتَ مِنَ الْمُفْتَنِينَ، وَإِنْ اتَّبَعْتَ السَّنَةَ وَتَرَكْتَ مَا خَالَفَهَا قَالُوا: أَنْتَ  
 مِنَ الْمُلْبِسِينَ<sup>(٢)</sup> وَإِنْ تَرَكْتَ مَا أَنْتَ عَلَيْهِ وَاتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ فَأَنْتَ عِنْدَ اللَّهِ  
 مِنَ الْخَاسِرِينَ وَعِنْهُمْ مِنَ الْمَنَافِقِينَ<sup>(٣)</sup>.

(١) إِشَارَةٌ إِلَى قَوْلِ الْمُتَبَّنِيِّ:

وَمِنْ نَكَدِ الدُّنْيَا عَلَى الْمَرْءِ أَنْ يَرِي عَدُوًّا لَهُ مَا مِنْ صِدَاقَتِهِ بَدَعَ  
 (٢) عَنْدَ ابْنِ الْقَيْمِ «إِنْ اتَّبَعْتَ السَّنَةَ وَتَرَكْتَ مَا خَالَفَهَا قَالُوا: أَنْتَ مِنَ أَهْلِ الْبَدْعِ الْمُلْبِسِينَ، وَإِنْ انْقَطَعَتِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى وَخَلَيْتِ بِيَتَهُمْ وَبَيْنِ جَيْفَتِهِمُ الدُّنْيَا قَالُوا: أَنْتَ مِنَ الْمُلْبِسِينَ».  
 (٣) وَهَذَا مَا يَلْقَى الدُّعَاءُ وَالْمُصْلِحُونَ فِي كُلِّ مَكَانٍ وَكُلِّ زَمَانٍ الَّذِينَ طَالَمُوا اشْتَكَوْا مِنْ أَهْلِ زَمَانِهِمْ وَلَيْسَ شَكُورِي الْوَهَنِ وَالْيَأسِ وَلَكِنَّهَا شَكُورِي التَّصِيَحَةِ وَالْتَّعْلِيمِ لَمَّا بَعْدَهُمْ بَانَ هَذَا شَأْنُ النَّاسِ مَعَ الْمُصْلِحِينَ وَالْمُجَدِّدِينَ وَهَذَا الْإِمَامُ الشَّاطِئُ يَشْتَكِي مِنْ أَهْلِ زَمَانِهِ فَيَقُولُ بَعْدَ أَنْ يَعْدَ مَا اتَّهَمَ بِهِ وَيَدْفَعُ كُلَّ تَهْمَةً: «فَكُنْتُ عَلَى حَالَةٍ تَشَبَّهُ حَالَةُ الْإِمَامِ الشَّهِيرِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ بَطْرَةِ الْحَافِظِ مَعَ أَهْلِ زَمَانِهِ إِذْ حَكِيَ عَنِ نَفْسِهِ قَالَ: «عَجِبْتُ مِنْ حَالِي فِي سَفَرِي وَحَضْرِي مَعَ الْأَقْرَبِينَ وَالْأَبْعَدِينَ وَالْمَعْرِفِينَ وَالْمُنْكَرِينَ.. إِلَى أَنْ قَالَ: فَإِنْ كُنْتَ صَدِقَتِهِ فِيمَا يَقُولُ وَأَجْزَتَ لَهُ ذَلِكَ — كَمَا يَفْعَلُهُ أَهْلُ هَذَا الزَّمَانِ — سَمَانِي مَوْافِقاً، =



فالحزن كل الحزن التماس مرضاة الله ورسوله باغضابهم وأن لا تبالي  
بذمهم ولا بغضهم فإنه عين كمالك. كما قال:

وإذا أتتكم مذمتى من ناقص      فهي الشهادة لي بأني فاضل<sup>(١)</sup>

وقال آخر<sup>(٢)</sup>:

لقد زادني حبا لنفسي أبني<sup>(٣)</sup>      بغيض إلى كل امرئ، غير طائل<sup>(٤)</sup>

فمن كان<sup>(٥)</sup> بباب قلبه وحارسه من هذه المداخل الأربع التي هي  
اصل بلاء العالم وهي فضول النظر، والكلام، والطعام، والمخالطة،

= وان وقفت في حرف من قوله أوفي شيء من فعله سماني مخالفها، وان ذكرت في واحد منها  
أن الكتاب والسنة بخلاف ذلك وارد سماني خارجيا. وان قرأت عليه حدثا في التوحيد  
سماني مثبها، وان كان في الرؤوة سماني ساليا، وان كان في الاعيان سماني مرجشا، وان  
كان في الأعمال سماني قدريا، وان كان في المعرفة سماني كراميا، وان كان في فضائل  
أبى بكر وعمر سماني ناصبيا، وان كان في فضائل أهل البيت سماني راضبيا، وان  
سكت عن تفسير آية أو حديث فلم اجب فيما إلا بهما سماني ظاهريا وان اجبت  
بغيرهما سماني باطنيا وان اجبت بناؤيل سماني أشعريا، وان جحدتهما سماني  
معتزلبا.. إلى أن قال.. ومهما وافقت بعضهم عاداني غيره، وان داهنت جاعتهم  
اسخطت الله تبارك وتعالى ولن ينفعوا عني من الله شيئا، واني مستمسك بالكتاب والسنة،  
واستغفر الله الذي لا إله إلا هو المغفور الرحيم» الاعصام: ج: ١ ص: ٢٨-٢٩ (قلت)  
فما أبلغها من شكوى وما أبلغه من درس.

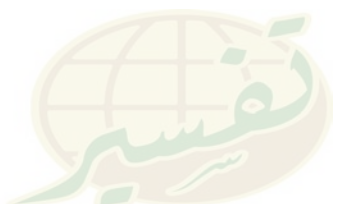
(١) هذا البيت للمتنبي من قصيدة مدح فيها القاضي أبا الفضل احمد بن عبد الله الأنطاكي.  
انظر شرح ديوان المتنبي للبرقوقي ج: ٣ ص: ٣٧٦ وورد فيه السطر الثاني من البيت  
هكذا: (فهي الشهادة لي بأني كامل).

(٢) سقطت من المخطوطة.

(٣) في المخطوطة (وقد) وكذا عند ابن القيم – في المخطوطة (باني).

(٤) هذا البيت للطرماني بن حكيم. انظر الشعر والشعراء لابن قتيبة ص: ٣٩٠.

(٥) عند ابن القيم (فمن أبيظ بباب قلبه).



واستعمل ما ذكرناه من الأسباب التسعة<sup>(١)</sup> التي يتحرز بها من الشيطان فقد أخذ بنصيبيه من التوفيق وسد على نفسه باب جهنم وفتح عليها باب الرحمة ويوشك أن يحمد عند الممات عاقبة هذا الدواء، فعند الممات يحمد العبد التقى<sup>(٢)</sup> و(عند الصباح يحمد القوم السرى)<sup>(٣)</sup>.

وإله الموفق لا رب غيره ولا إله سواه.

آخر الكلام على السورتين<sup>(٤)</sup> والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وسلم.

(١) أي التي قبل هذا الحزء، فالجمع عشرة.

(٢) أحبه مثلاً لكنى لم أجده في كتب الأمثال.

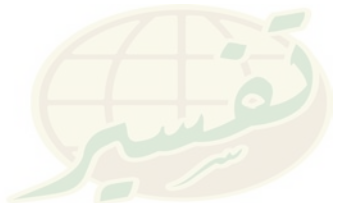
(٣) هذا شطري بيت خالد بن الوليد رضي الله عنه وهو:

عند الصباح يحمد القوم السرى وتنجي عنهم غبابات الكرى

وهو من أبيات خالد قالهن حين أمره أبو بكر رضي الله عنه وهو باليمامه أن يسرى إلى العراق، فسلك المفازة وجاء في السير قطعها في أربع ليال والمثل يضرب لمن يختتم المشقة رجاء الراحة (جمع الأمثال: الميداني ج: ٢ ص: ٣).

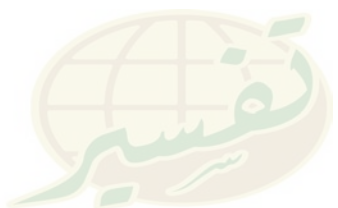
(٤) ذكر العلماء رحهم الله تعالى نكتة لطيفة في ختم القرآن الكريم بسورة الناس وبينها: «أن القرآن مادة المدى والعلم والخير في القلب، كما أن الماء مادة النبات، والشيطان نار يحرق النبات أولاً فاولاً، فكلما أحسن بنبات الخير من القلب سعى في إفساده وإحرقه فأمر أن يستعيد بأهله عز وجل منه لثلا يفسد عليه ما يحصل له بالقرآن .. وكان من قال أن الاستعاذه بعد القراءة لاحظ هذا المعنى وهو لعمره الله ملحوظ جيد، إلا أن السنة وأئم الصحابية إنما جاءت بالاستعاذه قبل الشروع في القراءة وهو قول جهور الأمة من السلف والخلف وهو عحصل للأمررين». أغاثة اللهفان لابن القيم ج: ١ ص: ١١٠ .  
واله أعلم وصل الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

الرياض ١٤١١/١/١٤



## المراجع:

- ١ - آفات اللسان، إبراهيم المشوخي، الطبعة الثالثة، ١٤٠٦هـ/١٩٨٥م، مكتبة المنار، الأردن.
- ٢ - آكام المرجان في أحكام الجن، لأبي عبد الله عمر بن عبد الله الشبلي، دار البارز - مكة المكرمة.
- ٣ - إحياء علوم الدين، لأبي حامد الغزالى، دار الندوة الجديدة، بيروت.
- ٤ - أدب الدنيا والدين، لأبي الحسن علي بن محمد الماوردي، تحقيق وتعليق/ مصطفى السقا، دار البارز، مكة المكرمة، الطبعة الرابعة ١٣٩٨هـ.
- ٥ - الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد، د. صالح بن فوزان الفوزان، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، السعودية الطبعة الأولى (١٤١٠هـ).
- ٦ - تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، أبي السعود محمد بن محمد العمادي، دار المصحف، القاهرة.
- ٧ - أرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، دمشق، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
- ٨ - الاعتصام، أبو إسحاق إبراهيم الشاطبي، دار المعرفة، بيروت.
- ٩ - إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان، ابن القيم، تحقيق/ محمد سيد كيلاني، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وشركاه بمصر (١٣٨١هـ).



١٠- الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، دار الكتب العلمية  
ببيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ.

١١- إلقاء الحواس في بعض أسرار سورة الناس، السيد عبد الله بن عبد  
الباري الأهدل، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ، مكتبة ومطبعة النهضة  
الحديثة، مكة المكرمة.

١٢- البحر المحيط، أبي حيان الأندلسي، دار الفكر - الطبعة الثانية،  
١٤٠٣هـ.

١٣- بدائع الفوائد، ابن القيم، دار الكتاب العربي، بيروت، مصورة عن  
طبعة ادارة الطباعة المنيرية.

١٤- بعض رسائل في التوحيد والإيمان، الشيخ الامام / محمد بن عبد  
الوهاب، دار نشر الكتب الإسلامية، لاہور، باکستان.

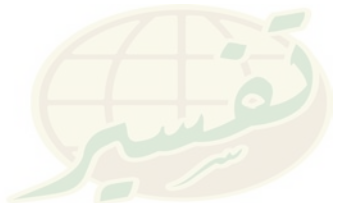
١٥- تاج العروس، محمد مرتضى الزبيدي، منشورات دار مكتبة الحياة،  
بيروت.

١٦- التأليف في خلق الإنسان، د. وجيه السطل، دار الحكمة، دمشق.

١٧- الترغيب والترهيب، عبد العظيم بن عبد القوي المنذري، ضبط  
وتعليق مصطفى عمارة، الناشر مصطفى الحلبي - مصر، الطبعة  
الثالثة، ١٣٨٨هـ.

١٨- تصفية القلوب من درن الأذار والذنوب، يحيى بن حزة اليماني  
الذماري المكتبة السلفية ومطبعتها، مصر.

١٩- تفسير الفاتحة، شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب، تحقيق فهد بن  
عبد الرحمن الرومي، مكتبة الحرمين، الرياض، الطبعة الثالثة،  
١٤٠٩هـ.



٢٠— تفسير سورة الفلق، شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب، تحقيق وتعليق فهد بن عبد الرحمن الرومي، مكتبة التوبة، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٠ هـ.

٢١— التفسير الكبير، الفخر الرازي، الطبعة الثالثة، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

٢٢— تفسير ابن كثير، مكتبة النهضة الحديثة، مصر، الطبعة الأولى، ١٣٨٨هـ.

٢٣— تفسير المعوذتين لابن القيم، تحقيق وتعليق مصطفى بن العدوى، مكتبة الصديق، الطائف، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.

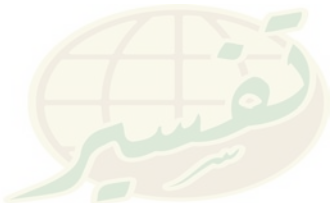
٢٤— تهذيب التهذيب، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الفكر، بيروت مصورة عن الطبعة الأولى بمطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية بالهند ١٣٢٥هـ.

٢٥— جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ابن جرير الطبرى، تحقيق وتعليق وتخريج محمود وأحمد محمد شاكر، دار المعارف مصر، وأيضاً طبعة المطبعة الاميرية ببلاط، الطبعة الأولى ١٣٢٩ (مصورة دار المعرفة — بيروت).

٢٦— جامع البيان في تفسير القرآن، السيد معين الدين محمد بن عبد الرحمن الحسني الأنجي، الطبعة الثانية، ١٣٩٧هـ.

٢٧— الجامع الصحيح، لأبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذى، تحقيق وشرح أحمد محمد شاكر، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

٢٨— جامع العلوم والحكم، لأبي الفرج عبد الرحمن ابن رجب: الناشر: المؤسسة السعیدية بالرياض.



٢٩- الجامع لأحكام القرآن، أبي عبد الله محمد القرطبي، أعاد طبعه دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٦٧م.

٣٠- رسالة في حقيقة الصيام، ابن تيمية، خرج أحاديثها محمد ناصر الدين اللبناني، المكتب الإسلامي - دمشق.

٣١- سلسلة الأحاديث الضعيفة، محمد ناصر الدين اللبناني، طبعة المكتب الإسلامي، دمشق، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ، وطبعة مكتبة المعرف - الرياض الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ (الثالث والرابع).

٣٢- سنن الدارمي، دار الفكر - القاهرة، ١٣٩٨هـ.

٣٣- سنن أبي داود، تحقيق محمد عبي الدين عبد الحميد، دار إحياء السنة النبوية.

٣٤- سنن المصطفى، ابن ماجه، الطبعة الثانية، دار الفكر، بيروت.

٣٥- سنن النسائي، مع شرح الخافظ جلال الدين السيوطي، وحاشية الإمام السندي، دار الفكر، بيروت، ١٣٩٨هـ.

٣٦- شرح ديوان المتنبي، وضعه: عبد الرحمن البرقوقي، دار الكتاب العربي بيروت.

٣٧- شرح العقيدة الطحاوية، علي بن علي بن محمد بن أبي العز، تحقيق د. عبد الله التركي، شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.

٣٨- أوضح المسالك إلى ألفيه ابن مالك. أبو محمد عبد الله جمال الدين بن هشام، تحقيق: محمد عبي الدين عبد الحميد، المكتبة التجارية الكبرى - مصر، الطبعة الخامسة، ١٣٨٦هـ.

٣٩- الشعر والشعراء، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة، تحقيق د.

مفید قمیه، ونیم زرزور، دارالکتب العلمیة، بیروت، الطبعه  
الثانية، ١٤٠٥هـ.

٤٠- الصاحح، إسماعیل بن حاد الجوھری، تحقیق أھد عبد الغفور  
عطار، الطبعه الثانية، ١٤٠٢هـ، علی نفقة السيد حسن عباس  
الشربتلي.

٤١- صحیح البخاری، المکتبة الإسلامیة - استانبول - تركیا -  
١٩٧٩م.

٤٢- صحیح مسلم، تحقیق وتصحیح وترقیم محمد فؤاد عبد الباقي، رئاسة  
ادارات البحوث العلمیة - الرياض ١٤٠٠هـ.

٤٣- صفة الصفوة، جال الدین أبي الفرج ابن الجوزی، دار المعرفة -  
بیروت، الطبعه الثالثة، ١٤٠٥هـ.

٤٤- الصمت، لابن أبي الدنيا، تحقیق د. محمد احمد عاشور، دار  
الاعتماد القاهرة، الطبعه الأولى ١٤٠٦هـ.

٤٥- ضعیف الجامع الصغر وزيادته، محمد ناصر الدین الألبانی، المکتب  
الإسلامی، دمشق، بیروت، ١٣٩٨هـ.

٤٦- طبقات الشافعیة الکبری، تاج الدین أبو النصر عبد الوهاب  
السبکی، تحقیق عبد الفتاح الحلو، محمود الطناحی، الطبعه الأولى،  
عیسی البابی الحلی، مصر، ١٣٨٣هـ - ١٩٦٤م.

٤٧- غرائب التفسیر وعجائب التأویل، محمود بن حمزة الکرمانی، تحقیق  
د. شمران العجلی، الطبعه الأولى ١٤٠٨هـ، دار القبلة للثقافة  
الإسلامیة، جده، مؤسسة علوم القرآن - دمشق.

٤٨- الفائق فی غریب الحدیث، محمد بن عمر الزمخشیری، تحقیق علی



البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة – بيروت، الطبعة الثانية.

٤٩—فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني، تصحیح وتعليق سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.

٥٠—فقه اللغة وسر العربية، الإمام أبي منصور إسماعيل الشاعبي، دار الباز – مكة المكرمة.

٥١—القاموس المحيط، الفيروز آبادي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.

٥٢—الكتشاف، محمود بن عمر الزغشري، دار الباز – مكة المكرمة.

٥٣—كشف الأستار عن زوائد البزار على الكتب الستة، نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، تحقيق الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.

٥٤—لسان العرب، ابن منظور، دار صادر بيروت.

٥٥—جموع فتاوى شيخ الإسلام احمد ابن تيمية، جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم، وابنه محمد، مطابع الرياض، الطبعة الأولى، ١٣٨١هـ.

٥٦—جمع الأمثال، أبو الفضل احمد بن محمد الميداني، تحقيق محمد محى الدين عبد الحميد، مطبعة السنة المحمدية – القاهرة، ١٣٧٤هـ/ ١٩٥٥م.

٥٧—جمع الروايد ومنبع الفوائد، نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٢هـ.

٥٨—مدارج السالكين، ابن القيم، ١٣٧٥هـ/ ١٩٥٦م.

٥٩— المستدرک على الصحيحین، محمد بن عبد الله الحاکم، مکتبة النصر  
— الیاض.

٦٠— مسند الإمام أَحَد، المکتب الإِسْلَامِي دار صادر بیروت، مصورة عن  
طبعه المطبعة المیمنیة، ١٣١٣هـ وطبعه دار المعرف بصر سنه  
١٣٧٠هـ تحقیق أَحَد شاکر، وطبعه الاعتصام، تحقیق عبد القادر  
عطا والدکتور محمد أَحمد عاشور.

٦١— معانی القرآن، أبو زکریا یحیی بن زیاد الفراء، عالم الکتب،  
بیروت الطبعة الثانية، ١٩٨٠م.

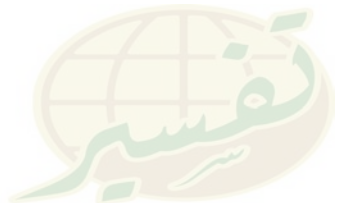
٦٢— المعجم الکبیر، أبو القاسم سلیمان بن أَحَد الطبرانی، تحقیق: حدی  
عبد المجید السلفی، وزارة الأوقاف، بغداد، الطبعة الأولى،  
١٣٩٩هـ.

٦٣— المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخریج ما في الإحياء من  
الأخبار زین الدین أبي عبد الرحیم بن الحسین العراقي، ضمن  
إحياء علوم الدین — للغزالی، مکتبة مصطفی البابی الحلبي بمصر،  
١٣٥٨هـ.

٦٤— مغني اللبیب عن کتب الأعاریب، ابو محمد عبد الله بن هشام  
الأنصاری، تحقیق: محمد محی الدین عبد الحمید، دار البار، مکة  
المکرمة.

٦٥— مناهج الجدل في القرآن الكريم، د. زاهر عواض الألمنی، مطابع  
الیاض.

٦٦— مناهج العابدین، لأَبی حامد الغزالی، مکتبة الجندي، بمصر،  
١٣٩٢هـ.



٦٧- مؤلفات الشيخ الإمام / محمد بن عبد الوهاب ، تصنیف وإعداد عبد العزیز الرومي ، د. محمد بتاجی ، د. سید حجاب ، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

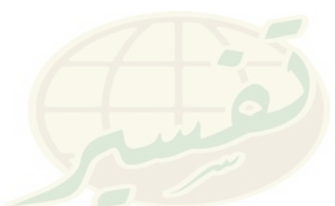
٦٨- نزهة الألباء في طبقات الأدباء ، لأبي البركات الأنباري ، تحقيق د. ابراهيم السامرائي ، مكتبة المنار - الأردن ، الطبعة الثالثة ، ١٤٠٥هـ.

٦٩- النهاية في غريب الحديث والأثر ، مجد الدين أبي السعادات المبارك ابن محمد الجزری ، ابن الأثر ، تحقيق محمود الطناحي ، المكتبة الإسلامية لصاحبها رياض الشیخ.

٧٠- الوابل الصیب من الكلم الطیب ابن القيم ، تحقيق وتحریج عبد القادر الأرناؤوط - مکتبة دار البیان ، دمشق ، الطبعة الثانية - ١٣٩٩هـ.

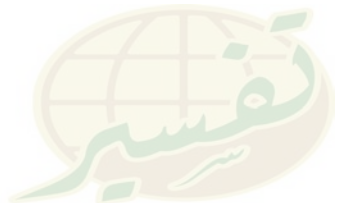
٧١- وفيات الأعيان ، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن خلکان ، تحقيق د. إحسان عباس ، دار صادر بيروت ، ١٣٩٧هـ.

٧٢- وقاية الإنسان من الجن والشیطان ، وحید عبد السلام بالي ، دار البشیر القاهره ، دار الحمدان ، الرياض ، الطبعة الثانية.



## الدليل

|    |                                                |
|----|------------------------------------------------|
| ٠  | المقدمة                                        |
| ١  | التعریف بالمؤلف                                |
| ١٢ | التعریف بالتفسير                               |
| ١٨ | تفسير سورة الناس                               |
| ١٨ | ما تضمنته السورة                               |
| ١٩ | المستعاذه به                                   |
| ٢٢ | طريقة القرآن في الاحتجاج                       |
| ٢٥ | سر تقديم الربوبية على الألوهية                 |
| ٢٦ | سر توسط الملك بين الربوبية والألوهية           |
| ٢٦ | وجه اشتمال الإضافات الثلاث على قواعد الإيمان   |
| ٢٧ | وجه تضمنها لمعاني اسمائه الحسنى                |
| ٢٩ | وجه تضمن اسم (الله) لجميع معاني الاسماء الحسنى |
| ٣٠ | الاستعادة في السورة من الشر الداخلي            |
| ٣١ | معنى الوسوسة                                   |
| ٣٣ | معنى (الخناس)                                  |
| ٣٧ | سر الاستعادة من الوسوس وليس الوسوسة            |
| ٣٨ | من شرور الشيطان                                |
| ٤١ | مراتب شر الشيطان ست                            |
| ٤١ | الاول: الكفر والشرك                            |
| ٤١ | الثانية: البدعة                                |
| ٤١ | الثالثة: الكبائر                               |
| ٤٣ | الرابعة: الصفائر                               |
| ٤٣ | الخامسة: اشغال العبد بالمباحات                 |
| ٤٤ | السادسة: اشغاله بالمحضول عن الأفضل             |



|    |                                                    |
|----|----------------------------------------------------|
| ٤٥ | السر في كون الوسومة في الصدور وليس في القلوب       |
| ٤٦ | تفسير (من الجنة والناس)                            |
| ٤٨ | الوسواس انس وجن                                    |
| ٥٠ | أسباب الاعتصام من الشيطان عشرة:                    |
| ٥٠ | الأول: الاستعاذه بالله                             |
| ٥١ | الثاني: قراءة المعوذتين                            |
| ٥٢ | الثالث: آية الكرسي                                 |
| ٥٢ | الرابع: قراءة سورة البقرة                          |
| ٥٢ | الخامس: خاتمة البقرة                               |
| ٥٢ | السادس: أول سورة حم المؤمن                         |
| ٥٣ | السابع: لا إله إلا الله وحده لا شريك له .. الخ     |
| ٥٤ | الثامن: كثرة ذكر الله عز وجل                       |
| ٥٥ | التاسع: الوضوء والصلوة                             |
| ٥٦ | العاشر: امساك فضول النظر والكلام والطعام والمخالطة |
| ٥٦ | ضرر فضول النظر                                     |
| ٥٧ | ضرر فضول الكلام                                    |
| ٥٩ | ضرر فضول الطعام                                    |
| ٦١ | ضرر فضول المخالطة                                  |
| ٦١ | أنواع مخالطة الناس                                 |
| ٦٢ | من مخالطة كالغذاء                                  |
| ٦٢ | من مخالطة كالدواء                                  |
| ٦٢ | من مخالطة كالداء                                   |
| ٦٤ | من مخالطة هلكه                                     |
| ٦٧ | المراجع                                            |

